
Angelion 

Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen  

Vol 6, No 2, Desember 2025; 107-122; doi.org/10.38189/jan.v6i2.1039 
e-ISSN : 2723-3324 
Available at: e-journal.sttberitahidup.ac.id/index.php/jan/index 
 

 

Copyright© 2025; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |107 

Model Bait Suci Yerusalem dan Penerapannya dalam  
Arsitektur Spiritual Rumah Retret Kristen  

Stefani Ester Natania1 

stefesterna@student.uns.ac.id  

Joseph Christ Santo2 
jx.santo@gmail.com  

Avi Marlina3 
avimarlina@staff.uns.ac.id  

 

Abstract 

This study aims to discuss the model of the Jerusalem Temple in the Old Testament and its 

relevance to the concept of spiritual architecture in the design of Christian Retreat Houses. 

The temple itself is understood to be arranged into three areas or space zones, namely the 

court, the holy room, and the most holy room. When associated with the approach of 

spiritual architecture, this model reflects the spiritual journey of man from the profane zone 

to the sacred zone closer to God. The method used is qualitative descriptive qualitative based 

on literature, by collecting and processing data in the form of Bible, books, and articles to 

deepen the discussion. Through the study of theological literature and architectural theory, 

this study examines how aspects of the site, space, ornaments, and furnishings of the Temple 

can be applied to a Christian Retreat House that is contextual and appropriate today. The 

results of this study show that the integration between Temple model and spiritual 

architectural principles can provide a design framework concept for the design of Christian 

Retreat Houses. The results of this research are expected to contribute to religious 

architecture in Indonesia, as well as provide a conceptual approach that is in accordance 

with the teaching of the Christian faith. 

Keywords: Temple; Spiritual Architecture; Christian Retreat House 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk membahas model Bait Suci Yerusalem dalam Perjanjian Lama 

dan relevansinya terhadap konsep arsitektur spiritual pada perancangan Rumah Retret 

Kristen. Bait Suci sendiri dipahami tersusun menjadi tiga area atau zona ruang, yaitu 

pelataran, ruang kudus, dan ruang maha kudus. Jika dikaitkan dengan pendekatan arsitektur 

spiritual, model ini mencerminkan perjalanan spiritual manusia dari zona profan menuju ke 

zona sakral yang lebih dekat dengan Allah. Metode yang digunakan adalah kualitatif 

deskriptif berdasarkan literatur, dengan mengumpulkan dan mengolah data yang berupa 

Alkitab, buku, dan artikel untuk memperdalam pembahasan. Melalui kajian literatur teologis 

 
1 Program Studi Arsitektur Universitas Sebelas Maret 
2 Program Studi Teologi Sekolah Tinggi Teologi Torsina 
3 Program Studi Arsitektur Universitas Sebelas Maret 

mailto:stefesterna@student.uns.ac.id
mailto:jx.santo@gmail.com
mailto:avimarlina@staff.uns.ac.id


Stefani Ester Natania; Joseph Christ Santo; Avi Marlina:  
Model Bait Suci Yerusalem dan Penerapannya dalam Arsitektur Spiritual Rumah Retret Kristen 

Copyright© 2025; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |108 

dan teori arsitektural, penelitian ini mengkaji bagaimana aspek tapak, ruang, ornamen, dan 

perabot pada Bait Suci dapat diterapkan ke dalam sebuah Rumah Retret Kristen yang 

kontekstual dan sesuai pada masa kini. Hasil dari kajian ini menunjukkan integrasi antara 

model Bait Suci dan prinsip arsitektur spiritual dapat memberikan konsep kerangka desain 

pada perancangan Rumah Retret Kristen. Hasil dari penelitian ini diharapkan dapat 

berkontribusi bagi arsitektur religius di Indonesia, sekaligus memberikan pendekatan 

konseptual yang sesuai dengan pengajaran iman Kristen.  

Kata-kata kunci: Bait Suci; Arsitektur Spiritual; Rumah Retret Kristen 

 

PENDAHULUAN  

Pada saat ini ada banyak rumah retret Kristen di eks Karesidenan Surakarta, yang 

menunjukkan meningkatnya kebutuhan akan ruang-ruang yang mendukung kegiatan 

kerohanian. Retret sendiri merupakan aktivitas menyepi dari rutinitas sehari-hari untuk 

relaksasi, refleksi, mendekatkan diri kepada Tuhan dan pengembangan diri.4 Rumah retret 

adalah tempat khusus yang dirancang untuk kegiatan retret. Pada umumnya, rumah-rumah 

retret yang dibangun memiliki kelengkapan dasar, yaitu kamar-kamar untuk penginapan dan 

aula untuk beribadah bersama. Kelengkapan dasar rumah retret ini sesuai dengan tujuan 

retret tersebut.  

Namun, meskipun secara fungsional rumah retret telah mampu menampung 

aktivitasnya, sebagian besar bangunan masih sekadar menjadi tempat menyepi dari aktivitas 

sehari-hari. Banyak fasilitas retret yang belum memanfaatkan potensi desain ruang, 

simbolisme, maupun pengalaman arsitektural sebagai elemen yang dapat mendukung 

perjalanan spiritual peserta retret. Pada konteks ini, pengembangan konsep ruang retret tidak 

hanya memenuhi fungsi dasar tetapi juga mengandung makna teologis yang mendukung 

peserta retret mengalami puncak ibadah, yaitu perjumpaan dengan Tuhan. 

Penelitian ini menggunakan dua konsep pendekatan yang saling terintegrasi. 

Pertama, pendekatan teologis berlandaskan pernyataan dalam Surat Ibrani bahwa Kemah 

Suci merupakan gambaran dan bayangan dari apa yang ada di surga (Ibr. 8:5), sehingga Bait 

Suci dalam Perjanjian Lama dipahami sebagai model struktur ruang yang kaya makna. 

Model tersebut mencakup hierarki ruang yang terdiri atas pelataran, ruang kudus, dan ruang 

maha kudus, serta ornamen dan perabot di dalamnya yang memiliki makna simbolis dan 

teologis. Dengan kesesuaian hierarki dan penerapan simbol-simbol filosofis ke dalam rumah 

retret masa kini, tentunya akan mendukung para peserta retret untuk mengalami Tuhan. 

 
4 Kamus Besar Bahasa Indonesia, 6 ed. (Jakarta: Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa, 

Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi Republik Indonesia, 2023), retret, 

https://kbbi.kemdikbud.go.id/. 



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 6, No 2, Desember 2025 

Copyright© 2025; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |109 

Konsep pendekatan yang kedua ialah pendekatan arsitektur spiritual. Pendekatan ini 

menekankan pengolahan ruang yang tidak hanya berfungsi secara fisik, tetapi juga mampu 

menyentuh perasaan, membangkitkan respons emosional, dan mendukung pengalaman 

rohani yang mendalam.5 Dalam aspek tapak, pendekatan ini diwujudkan melalui hubungan 

harmonis dengan alam dan penataan zona sakral dan profan. Pada aspek ruang, arsitektur 

spiritual menekankan keberadaan fixed point sebagai pusat orientasi batin serta 

penggabungan ruang sakral untuk kontemplasi dengan ruang profan untuk aktivitas sosial 

sehingga terbentuk pengalaman spiritual yang menyeluruh. Sementara itu, pada aspek 

elemen bangunan, makna spiritual diwujudkan melalui bentuk, ornamen, dan perabot yang 

berfungsi sebagai simbol kesakralan dan memperkuat identitas ruang. Dengan menerapkan 

prinsip-prinsip tersebut, suasana ruang yang tercipta akan mendukung peserta retret 

mencapai tujuan utama dari didirikannya rumah retret.  

Penelitian ini mempunyai kebaharuan yaitu berfokus pada integrasi antara konsep 

teologis dan konsep arsitektur spiritual yang diterapkan dalam rumah retret masa kini. 

Adapun yang menjadi masalah penelitian dalam penelitian ini adalah Bagaimanakah model 

Bait Suci? Apa sajakah prinsip-prinsip dalam arsitektur spiritual? Bagaimanakah integrasi 

antara konsep teologis dan pendekatan arsitektur spiritual? Berdasarkan hal-hal tersebut, 

artikel ini bertujuan membedah kebutuhan spiritual umat agar mengalami puncak ibadah 

berdasarkan pola Bait Suci Salomo untuk diterapkan pada rumah retret kontemporer dengan 

arsitektur dan tata letak yang sarat dengan simbol-sombol spiritual. 

METODE 

Metode yang dilakukan dalam penelitian ini adalah kualitatif deskriptif. Metode 

kualitatif deskriptif adalah metode yang berfokus pada pemahaman makna fenomena sosial 

dari pengalaman individu atau kelompok dalam konteks alami dan secara mendalam tanpa 

melakukan manipulasi terhadap kondisi yang ada.6 Langkah pertama yang dilakukan adalah 

identifikasi isu, yang bertujuan untuk menemukan dan memahami permasalahan utama yang 

akan menjadi dasar arah desain dari Rumah Retret Kristen. Selanjutnya adalah 

mengumpulkan data-data yang dibutuhkan untuk mendukung proses penyusunan konsep 

desain. Proses pengumpulan data yang dilakukan yaitu observasi lapangan (mengamati, 

mengukur, menganalisis, mewawancarai, dan mendokumentasi), dan studi literatur. Studi 

 
5 Christopher Swingli Majore, Papia J. C. Franklin, dan Judy O. Waani, “Psychiatric Hospital 

(Spiritual Architecture),” Daseng: Jurnal Arsitektur 7, no. 2 (2018): 47–57. 
6 John W. Creswell, Research Design: Pendekatan Metode Kualitatif, Kuantitatif dan Campuran 

(Yogyakarta: Pustaka Belajar, 2019). 



Stefani Ester Natania; Joseph Christ Santo; Avi Marlina:  
Model Bait Suci Yerusalem dan Penerapannya dalam Arsitektur Spiritual Rumah Retret Kristen 

Copyright© 2025; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |110 

literatur yang pertama yaitu mendeskripsikan tata letak Bait Suci Salomo dan makna 

spiritual dari perabot-perabot di dalamnya. Pendekatan ini berdasarkan pernyataan dalam 

Surat Ibrani bahwa Kemah Suci (yang kemudian dipermanenkan menjadi Bait Suci) adalah 

gambaran dan bayangan dari apa yang ada di surga (Ibr. 8:5). Makna spiritual dari tata letak 

dan ornamen perabot Bait Suci tersebut kemudian ditarik kepada konteks kontemporer masa 

kini, dan disesuaikan dengan pendekatan arsitektur spiritual. Setelah data-data terkumpul, 

tahap berikutnya berupa pengolahan data yang dilakukan dengan analisis tapak, ruang, 

bentuk tampilan, material, struktur, dan utilitas. Dari hasil analisis, data yang ada diolah 

kembali untuk menghasilkan konsep desain arsitektural. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Bait Suci   

Dalam mengembangkan area spiritual seperti rumah retret, salah satu pendekatan 

yang dapat dilakukan adalah memaknai simbol yang ada di Alkitab, di antaranya adalah tata 

letak Bait Suci dan perabot-perabot yang ada di dalamnya. Bait Suci permanen bangsa Israel 

pertama kali dibangun oleh Raja Salomo, raja ketiga dari kerajaan Israel Bersatu. Tata letak 

Bait Suci Salomo menggunakan tata letak Kemah Suci yang dibangun oleh Musa ketika 

bangsa Israel dalam pengembaraan di padang belantara setelah mereka keluar dari Mesir, 

tetapi dengan dimensi yang lebih besar. Kemah Suci yang dibangun oleh Musa bersifat 

portabel, dapat dibongkar pasang dan dipindahkan sesuai perjalanan bangsa Israel (Bil. 

1:51); sedangkan Bait Suci yang dibangun oleh Salomo bersifat permanen, dibangun di atas 

tanah bekas tempat pengirikan milik Ornan di Gunung Moria (2Taw. 3:1). Area ini ada di 

Yerusalem, ibukota Israel pada masa itu. Baik Kemah Suci Musa maupun Bait Suci Salomo 

adalah sarana umat Israel bertemu dengan Tuhan. Kepada Musa, Tuhan berfirman, “Di 

sanalah Aku akan bertemu dengan orang Israel, dan tempat itu akan dikuduskan oleh 

kemuliaan-Ku.”7 Demikian pula setelah Salomo selesai mendirikan Bait Suci pada tahun 

975 BC,8 Tuhan berfirman kepada Salomo, “Telah Kudengar doa dan permohonanmu yang 

kausampaikan ke hadapan-Ku; Aku telah menguduskan rumah yang kaudirikan ini untuk 

membuat nama-Ku tinggal di situ sampai selama-lamanya, maka mata-Ku dan hati-Ku akan 

ada di situ sepanjang masa.”9 Kedua pernyataan ilahi ini menunjukkan bahwa baik Kemah 

 
7 Lembaga Alkitab Indonesia, Alkitab Terjemahan Baru (Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia, 

2015), a. Keluaran 29:43. 
8 R.C. Wetzel, A Chronology of Biblical Christianity (Albany, OR: AGES Software, 1997), 18. 
9 Lembaga Alkitab Indonesia, Alkitab Terjemahan Baru, a. 1 Raja-raja 9:3. 



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 6, No 2, Desember 2025 

Copyright© 2025; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |111 

Suci maupun Bait Suci adalah simbol pertemuan Tuhan dengan umat-Nya. Dengan demikian 

dapat disimpulkan bahwa kehadiran umat di Kemah Suci dan Bait Suci adalah sebuah upaya 

untuk mendekat kepada Tuhan. 

Tata Letak Kemah Suci dan Bait Suci 

Kemah Suci yang dibangun oleh Musa memiliki tiga area (Gambar 1). Area terluar 

adalah pelataran, di mana semua orang Israel boleh memasukinya. Area yang lebih dalam 

adalah ruang kudus, di mana hanya iman-iman dari suku Lewi yang boleh memasukinya. 

Kemudian area terdalam adalah ruang maha kudus, area yang hanya boleh dimasuki imam 

besar setahun sekali pada Hari Raya Pendamaian. Pada area pelataran terdapat mazbah 

kurban bakaran dan bejana pembasuhan. Area pelataran dipisahkan dari perkemahan dengan 

pagar pembatas dari linen, dan ada tiga pintu gerbang untuk memasukinya. Ruang kudus dan 

ruang maha kudus ada dalam satu bangunan yang terbuat dari kayu dan dapat dibongkar 

pasang. Pada area ruang kudus terdapat meja roti sajian, kaki dian emas, dan mazbah ukupan. 

Ada pintu kemah untuk imam berpindah dari halaman ke ruang kudus, dan ada tabir yang 

memisahkan ruang kudus dan ruang maha kudus. Di dalam ruang maha kudus terdapat tabut 

perjanjian yang merupakan sentral dari seluruh peribadatan orang Israel.  

 

Gambar 1. Kemah Suci di antara Perkemahan Israel10 

 
10 Jusuf BS, Pelajaran Alkitab tentang Kemah Suci (Keluaran 25-40), Jilid I, III (Surabaya, 1994). 



Stefani Ester Natania; Joseph Christ Santo; Avi Marlina:  
Model Bait Suci Yerusalem dan Penerapannya dalam Arsitektur Spiritual Rumah Retret Kristen 

Copyright© 2025; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |112 

Bait Suci Salomo memiliki tata letak yang sama dengan Kemah Suci (1Raj. 6:1-38). 

Hanya saja ukuran Bait Suci lebih besar, dan bahan-bahan yang digunakan juga bersifat 

permanen (tidak lagi dengan tali, pasak, dan tenda). Selain ukuran yang lebih besar, pada 

Bait Suci ada tangga (pendakian) untuk masuk dari pelataran ke dalam bangunan utama dan 

untuk masuk dari ruang kudus ke ruang maha kudus (1Raj. 6:8). Secara garis besar tata letak 

Bait Suci adalah sebagai berikut (Gambar 2): 

 

Gambar 2. Tata Letak Bait Suci Salomo11 

Pada saat Kerajaan Israel Selatan (atau juga disebut Kerajaan Yehuda) ditaklukkan 

oleh Nebukadnezar dari Babel (Babilonia), kota Yerusalem dihancurkan, penduduk Yehuda 

diangkut ke Babel. Pada tahun 586 BC Bait Suci dibakar oleh Nebuzaradan,12 dan perabot 

Bait Suci diangkut ke Babel, disimpan di istana raja Babel. Namun setelah Kores dari Persia 

berhasil menaklukkan Babel, ia memberi dekret yang mengizinkan bangsa Yehuda pulang 

ke negerinya dan membangun kembali Bait Suci yang dihancurkan dan mengembalikan 

perabot Bait Suci yang telah diangkut ke Babel.13 Bait Suci ini disebut juga Bait Suci Kedua. 

Bait Suci ini mengalami renovasi besar-besaran, diperluas, dan terus mengalami 

 
11 E. Raymond Capt, King Solomon’s Temple: A Study of Its Symbolism (Thousand Oaks: Artisan 

Sales, 1979). 
12 Wetzel, A Chronology of Biblical Christianity, 28. 
13 Wetzel, 29. 



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 6, No 2, Desember 2025 

Copyright© 2025; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |113 

pengembangan sampai tahun 66 AD saat terjadinya Revolusi Yahudi.14 Tata letak Bait Suci 

Kedua adalah sebagai berikut (Gambar 3): 

 

Gambar 3 Tata Letak Bait Suci Kedua15 

Pada akhirnya, Bait Suci Kedua pun dihancurkan seperti yang dikatakan Yesus, “Apa 

yang kamu lihat di situ akan datang harinya di mana tidak ada satu batu pun akan dibiarkan 

terletak di atas batu yang lain; semuanya akan diruntuhkan.”16 Pada tahun 70 AD Jenderal 

Titus menumpas pemberontakan orang-orang Yahudi yang menginginkan merdeka dari 

kekaisaran Romawi.17 Jenderal Titus memerintahkan tentaranya menghancurkan seluruh 

bangunan Bait Suci termasuk tembok yang memagarinya, kecuali tembok sebelah barat 

dibiarkan tersisa.  

Makna Bait Suci dan Perabot-perabotnya 

Secara teologis, penghancuran Bait Suci menunjukkan bahwa ibadah tidak lagi 

terfokus pada bangunan fisik di Yerusalem. Hal ini sesuai yang dikatakan Yesus kepada 

perempuan Samaria, bahwa penyembahan tidak lagi di Gunung Gerizim atau di Yerusalem, 

sebab penyembah yang benar akan menyembah dalam roh dan kebenaran (Yoh. 4:21-24). 

Ini juga berarti tata letak tempat ibadah orang Kristen tidak lagi harus mengikuti tata letak 

 
14 J. Randall Price dan H. Wayne House, Zondervan Handbook of Biblical Archaeology (Grand 

Rapids, Michigan: Zondervan, 2017). 
15 Fred Skolnik dan Michael Berenbaum, ed., Encyclopaedia Judaica (Jerusalem: Keter Publishing 

House, 2007), Vol. 19, 612. 
16 Lembaga Alkitab Indonesia, Alkitab Terjemahan Baru, a. Lukas 21:6. 
17 H Jagersma, Dari Aleksander Agung sampai Bar Kokhba sejarah Isarel dari 330 SM-135 M 

(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2016). 



Stefani Ester Natania; Joseph Christ Santo; Avi Marlina:  
Model Bait Suci Yerusalem dan Penerapannya dalam Arsitektur Spiritual Rumah Retret Kristen 

Copyright© 2025; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |114 

Kemah Suci atau Bait Suci. Tetapi adanya simbol-simbol yang bermakna spiritual pada 

Kemah Suci dan Bait Suci dapat diterapkan dengan meletakkan simbol-simbol spiritual pada 

tempat-tempat ibadah Kristen pada masa sekarang; bukan dengan benda yang sama, tetapi 

dengan pemaknaan spiritual dalam konteks masa kini. 

Mazbah Kurban Bakaran 

Mazbah Kurban Bakaran adalah sarana bagi orang Israel untuk mengalami 

pengampunan melalui penyembelihan binatang kurban. Bagi orang Kristen, untuk 

mendapatkan pengampunan tidak lagi melalui penyembelihan binatang kurban melainkan 

melalui iman bahwa kematian Kristus di kayu salib telah menyelesaikan pelanggaran dan 

dosa manusia (Ibr. 10:1-14). Jika ini diterapkan dalam tempat ibadah Kristen atau rumah 

retret Kristen masa sekarang maka tempat itu harus menolong umat untuk menyadari 

kebersalahannya dan mengalami pengampunan Allah (1Yoh. 1:9). 

Pada Hari Raya Pendamaian, Imam Besar membawa darah dari binatang yang 

disembelih pada mazbah ke dalam ruang maha kudus untuk dipercikkan pada tabut 

perjanjian (Im. 16:15). Dalam Perjanjian Baru, gambaran ini digenapi di dalam Yesus 

melalui kematian-Nya di kayu salib (Ibr. 9:24-28), yang membuka jalan bagi setiap orang 

percaya untuk mengalami perjumpaan pribadi dengan Tuhan (Ibr. 4:16). 

Bejana Pembasuhan 

Bejana Pembasuhan adalah sarana bagi para imam untuk membasuh diri sebelum 

melayani ibadah. Orang Kristen tidak melakukan pembasuhan secara jasmani untuk masuk 

ke tempat ibadah dan melayani ibadah. Pembasuhan secara rohani adalah hati yang 

dibersihkan dari kejahatan (Ibr. 10:22). Tempat ibadah Kristen atau rumah retret Kristen 

perlu memfasilitasi umat untuk mengalami pemurnian hati dari kejahatan. 

Meja Roti Sajian 

Di dalam ruang kudus (atau dapat juga dikatakan sebagai ruang sakral) ada sebuah 

meja yang di atasnya tersaji dua belas roti yang hanya boleh dimakan oleh para imam. Di 

dalam Perjanjian Baru, Yesus mengaitkan roti dengan Firman Tuhan (Mat. 4:4). Dalam surat 

Ibrani, makanan dikaitkan dengan pengajaran (Ibr. 5:12-14). Di dalam tempat ibadah Kristen 

atau rumah retret Kristen tidak menjadi keharusan adanya roti yang disajikan seperti di 

Kemah Suci atau Bait Suci, tetapi di tempat itu orang Kristen perlu mendapatkan pengajaran 

yang bersumber dari Alkitab. 



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 6, No 2, Desember 2025 

Copyright© 2025; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |115 

Kaki Dian 

Kaki dian adalah dudukan pelita yang memuat tujuh pelita di atasnya. Fungsi pelita 

adalah sebagai alat penerangan di ruang kudus. Secara fisik tempat ibadah Kristen dan rumah 

retret Kristen memerlukan alat penerangan. Tetapi kaki dian dan pelita bukan sekadar alat 

penerangan, melainkan juga simbol kesaksian hidup orang Kristen (Mat. 5:15-16). Orang 

Kristen perlu terlihat kebaikan hatinya oleh semua orang yang ada di sekitarnya. Oleh sebab 

itu tempat ibadah Kristen atau rumah retret Kristen perlu menjadi sarana bagi orang Kristen 

untuk menunjukkan kebaikan hati bagi sesama. 

Mazbah Ukupan 

Pada posisi yang paling dalam dari ruang kudus ada mazbah ukupan. Di mazbah ini 

imam membakar ukupan atau dupa sebagai bentuk pemujaan kepada Allah. Pemujaan orang 

Kristen pada masa sekarang tidak lagi menggunakan ukupan, tetapi dengan cara berdoa dan 

menyanyikan pujian kepada Allah. Artinya, tempat ibadah Kristen dan rumah retret Kristen 

perlu menyediakan sarana agar umat dapat berdoa dan menyanyikan pujian bagi Allah. 

Tabut Perjanjian 

Tabut Perjanjian adalah perabot yang menempati tempat paling sakral, satu-satunya 

perabot di Ruang Maha Kudus. Tabut Perjanjian adalah simbol perjumpaan Allah dan 

manusia, sebab di atas Tabut inilah Allah menyatakan kehadiran-Nya dan memperdengarkan 

suara-Nya (Bil. 7:89). Puncak dari ibadah orang Israel adalah Tabut Perjanjian di Ruang 

Maha Kudus. Puncak dari ibadah orang Kristen adalah pengalaman perjumpaan dengan 

Tuhan. Oleh karena itu, tempat ibadah Kristen dan rumah retret Kristen perlu menolong 

umat untuk mengalami perjumpaan dengan Tuhan, baik melalui sarana fisik maupun melalui 

peribadahan. 

Simbolisasi Kontemporer 

Simbol salib 

Simbol salib yang terpasang pada ruang komunal maupun ruang privat dari tempat 

ibadah atau rumah retret Kristen menolong umat untuk merenungkan keagungan 

pengorbanan Kristus di kayu salib. Ketika memandang simbol salib, orang diingatkan pada 

kematian yang menebus dosa manusia; dan dengan menghargai anugerah pengampunan 

tersebut, bangkit kesadaran untuk tidak terus-menerus hidup dalam dosa. Sebagaimana darah 

binatang yang disembelih menandai pelataran, ruang kudus, dan ruang maha kudus (Im. 16), 



Stefani Ester Natania; Joseph Christ Santo; Avi Marlina:  
Model Bait Suci Yerusalem dan Penerapannya dalam Arsitektur Spiritual Rumah Retret Kristen 

Copyright© 2025; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |116 

simbol salib dapat ditempatkan di berbagai tempat di tempat ibadah atau rumah retret Kristen 

sebagai pengingat akan pengorbanan Kristus. 

Pendakian 

Pada Kemah Suci tidak ditemukan adanya pendakian, karena memang tempat ibadah 

ini dibuat untuk bongkar pasang dan tidak memungkinkan di padang gurun menempatkan 

Kemah Suci pada posisi yang lebih tinggi. Akan tetapi pada Bait Suci Salomo ditemukan 

adanya pendakian. Ketika orang memasuki Bait Suci melalui pendakian ini biasanya diiringi 

dengan nyanyian ziarah (Mzm. 120-134). Pendakian menggambarkan bahwa Tuhan berdiam 

di tempat yang tinggi, sehingga pendakian adalah simbol mendekat kepada Tuhan. Tempat 

ibadah atau rumah retret Kristen dapat mengusung simbol ini untuk menggambarkan umat 

yang datang menghadap Tuhan di tempat tinggi. Di Indonesia, tepatnya di Bandung, ada 

gereja yang dibangun dengan konsep pendakian dengan jumlah anak tangga yang sangat 

banyak, yang diberi nama “Stairway from Heaven” (Gambar 4). 

 

Gambar 4. Gereja Stairway from Heaven, Bandung18 

Ruang Komunal 

Ruang kudus dari Bait Suci adalah tempat di mana terdapat meja roti sajian, kaki 

dian, dan mazbah ukupan. Ini menggambarkan ibadah kudus yang dilakukan umat Allah. 

Dalam konteks kontemporer, ibadah Kristen difasilitasi dengan ruang komunal di mana di 

dalamnya ada pengajaran Alkitabiah, kesaksian, dan pemujaan kepada Allah. 

Pemujaan yang dilakukan orang Kristen kepada Tuhan tidak menggunakan ukupan 

atau dupa seperti yang dilakukan orang Israel kuno, melainkan dengan nyanyian. Itu 

sebabnya tempat ibadah atau rumah retret Kristen seyogianya dilengkapi alat musik sebagai 

bagian dari pemujaan kepada Tuhan. 

 
18 Tim Muri, “Gereja dengan Anak Tangga Luar Terbanyak,” MURI, 22 November 2019, 

https://muri.org/Website/rekor_detail/gerejadengananaktanggaluarterbanyak. 



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 6, No 2, Desember 2025 

Copyright© 2025; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |117 

Ruang Kontemplasi Pribadi 

Keberadaan ruang maha kudus dari Bait Suci menjadi simbol perjumpaan Allah 

dengan manusia. Perjumpaan ini bersifat personal. Sekalipun dalam praktiknya masing-

masing pribadi dapat mengalami perjumpaan pribadi dalam ibadah komunal, tempat ibadah 

Kristen atau rumah retret Kristen perlu memfasilitasi umat untuk mengalami perjumpaan 

pribadi dengan Tuhan melalui ruang doa atau ruang kontemplasi pribadi. 

Arsitektur Spiritual 

Pengertian Arsitektur Spiritual  

Pendekatan arsitektur spiritual merupakan wadah untuk memfasilitasi kebutuhan 

rohani manusia, bukan hanya sekadar aspek fisik atau fungsional. Melalui arsitektur 

spiritual, kehadiran elemen-elemen arsitektur dirancang agar mampu menyentuh perasaan 

dan membangkitkan respons emosional dan sikap batin. Kemudian, arsitektur spiritual akan 

mendorong manusia untuk menghayati ruang dan suasana bangunan secara mendalam, yang 

akan berdampak dengan peningkatan dimensi spiritual.19 Di dalam buku Aesthetics, Well 

Being, Health oleh Birgit Cold, arsitektur spiritual merupakan wujud arsitektur yang 

berkaitan erat dengan nilai-nilai spiritual dan keindahan. Keindahan tersebut tercipta atau 

menjadi hidup ketika unsur-unsur arsitektur seperti struktur dan bentuk, ruang dan cahaya, 

serta perpaduan warna dan material, berinteraksi secara harmonis hingga membentuk satu 

kesatuan karya seni yang hidup. Nilai-nilai keindahan, kebenaran, dan kebaikan juga saling 

berinteraksi erat dengan kualitas sensual, baik dalam estetika maupun semangat yang 

terkandung di dalamnya, sehingga menciptakan pengalaman ruang yang mendalam dan 

bermakna bagi penggunanya.20 

Dengan landasan tersebut, pemahaman tentang spiritualitas dalam arsitektur tidak 

hanya berhenti pada aspek estetis, tetapi juga mencakup dimensi perilaku, keyakinan, dan 

pengalaman manusia. Spiritualitas terwujud melalui hubungan manusia dengan diri sendiri, 

sesama, alam, dan keseluruhan alam semesta.21 Manifestasi ini muncul melalui kebiasaan 

seperti  doa dan meditasi, melalui sistem kepercayaan dan pengalaman. Dalam praktiknya, 

kebutuhan spiritual diwujudkan melalui penyediaan ruang bersifat sakral dan profan, 

sehingga ruang spiritual pada akhirnya mampu mengakomodasi pencarian ketenangan batin 

 
19 Majore, Franklin, dan Waani, “Psychiatric Hospital (Spiritual Architecture).” 
20 Birgit Cold, Aesthetics, Well-Being, and Health, ed. oleh Ashgate Publishing Company 

(Burlington, USA, 2001). 
21 Karen Claudia dan Rudy Trisno, “Kajian Pusat Spiritual dalam Konteks Jawa,” Jurnal Sains, 

Teknologi, Urban, Perancangan, Arsitektur (Stupa) 1, no. 2 (26 Januari 2020): 1037, 

https://doi.org/10.24912/stupa.v1i2.4549. 



Stefani Ester Natania; Joseph Christ Santo; Avi Marlina:  
Model Bait Suci Yerusalem dan Penerapannya dalam Arsitektur Spiritual Rumah Retret Kristen 

Copyright© 2025; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |118 

manusia.22 Dengan demikian, arsitektur spiritual bekerja sebagai medium yang 

menghubungkan keindahan, pengalaman indra, dan nilai-nilai rohani, sehingga 

menghasilkan ruang yang tidak hanya indah secara visual, tetapi juga bermakna secara 

mendalam. 

Penerapan Arsitektur Spiritual secara Umum 

Dalam Aspek Tapak 

Arsitektur spiritual memiliki hubungan yang sangat erat dengan elemen alam sebagai 

bagian dari pengalaman ruang yang menyatu dengan lingkungan. Pendekatan ini 

diwujudkan melalui pengaturan tata tapak yang membedakan antara zona sakral dan profan. 

Prinsip desain arsitektur spiritual menggunakan metafora, di mana konsep ketenangan 

melambangkan aspek yang tidak dapat diukur secara fisik (mewakili kedalaman batin dan 

kedamaian spiritual), sementara cahaya dapat menjadi simbol dari hal-hal yang dapat diukur, 

mencerminkan kehadiran fisik dan manifestasi spiritual yang tampak melalui ruang. Konsep 

kedua prinsip tersebut menghasilkan pengalaman arsitektural yang harmonis antara yang 

kasat mata dan yang transendental. 23 

Dalam Aspek Ruang 

Terdapat karakteristik khusus yang menjadi ciri utama dari arsitektur spiritual yaitu 

adanya fixed point atau titik pusat (center), yang berfungsi sebagai poros orientasi dalam 

ruang sakral. Titik ini menjadi simbol keseimbangan, ketenangan, dan fokus batin, sekaligus 

mengarahkan pengalaman ruang menuju pusat kesadaran spiritual. Untuk memenuhi 

kebutuhan spiritual secara menyeluruh, rancangan ruang juga mencakup program yang 

mencerminkan dua dimensi kehidupan manusia, yaitu yang bersifat sakral dan profan. 

Ruang-ruang sakral diwujudkan melalui area kontemplasi, meditasi, dan lainnya yang 

mendukung kegiatan reflektif serta pencarian makna batin. Sementara itu, ruang-ruang 

profan dirancang untuk menampung aktivitas yang bersifat sosial dan intelektual, seperti 

forum dialog, diskusi, dan lainnya. Keduanya saling melengkapi dalam memperkaya 

pengalaman spiritual penggunanya.24 

 
22 Iis Haryanti, “Spiritual Space Gerakan Berputar (Circumambulation) dalam Ruang Arsitektur 

sebagai Proses Penyembuhan (Healing)” (Universitas Indonesia, 2011), 

https://lib.ui.ac.id/detail?id=20285385&lokasi=lokal. 
23 Claudia dan Trisno, “Kajian Pusat Spiritual dalam Konteks Jawa.” 
24 Haryanti, “Spiritual Space Gerakan Berputar (Circumambulation) dalam Ruang Arsitektur sebagai 

Proses Penyembuhan (Healing).” 



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 6, No 2, Desember 2025 

Copyright© 2025; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |119 

Dalam Aspek Elemen Ornamen Bangunan 

Dalam tradisi ruang sakral, manusia memanfaatkan benda-benda fisik sebagai simbol 

untuk menandai batas antara yang sakral dan yang profan, sehingga ruang tersebut 

memperoleh identitas dan makna yang berbeda dari lingkungan sekitarnya. Dalam kerangka 

arsitektur spiritual, benda-benda fisik tersebut diwujudkan melalui penggunaan bentuk, 

ornamen, dan perabot sebagai simbol yang merepresentasikan nilai-nilai abstrak, keyakinan 

religius, pandangan dunia, serta praktik ritual dari suatu budaya. 25 Setiap ornamen maupun 

perabot tidak hanya berfungsi sebagai elemen visual atau fungsional, tetapi juga 

mengandung makna teologis, historis, dan estetis yang memperkaya pengalaman ruang. 

Melalui aspek ornamen dan perabot, menunjukkan bahwa elemen-elemen tersebut berperan 

dalam membangun atmosfer kesakralan, memperkuat identitas ruang, serta memfasilitasi 

pengalaman batin pengguna secara lebih mendalam. 26 

Integrasi Model Bait Suci dan Arsitektur Spiritual ke dalam Rumah Retret Kristen 

Dalam Aspek Tapak 

Dalam tradisi Bait Suci, orientasi tapak memiliki nilai makna yang pasti, yaitu pintu 

gerbang selalu berada di paling timur, sedangkan susunan tapak memanjang ke arah barat 

hingga mencapai ruang maha kudus sebagai titik terdalam dan tersakral. Hierarki spasial ini 

tidak hanya menggambarkan perjalanan dari profan menuju sakral, tetapi juga menegaskan 

pentingnya arah mata angin dalam menyusun pengalaman ritual. Prinsip yang sama juga 

diterapkan dalam arsitektur spiritual. Oleh karena itu, dalam perancangan Rumah Retret 

Kristen, zonasi dapat ditata selaras dengan pola timur ke barat (Gambar 5). Area profan-

publik ditempatkan di sisi timur sebagai ruang awal yang terbuka dan mudah diakses, 

kemudian bergerak secara bertahap menuju barat ke arah ruang-ruang yang semakin privat 

dan sakral, hingga mencapai ruang kontemplasi atau doa sebagai analogi ruang maha kudus. 

Dengan pendekatan ini, pengalaman retret tidak hanya ditentukan oleh kegiatan rohani, 

tetapi juga diperkuat oleh perjalanan ruang yang terstruktur secara simbolik dan spiritual. 

 
25 Claudia dan Trisno, “Kajian Pusat Spiritual dalam Konteks Jawa.” 
26 Haryanti, “Spiritual Space Gerakan Berputar (Circumambulation) dalam Ruang Arsitektur sebagai 

Proses Penyembuhan (Healing).” 



Stefani Ester Natania; Joseph Christ Santo; Avi Marlina:  
Model Bait Suci Yerusalem dan Penerapannya dalam Arsitektur Spiritual Rumah Retret Kristen 

Copyright© 2025; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |120 

 

Gambar 5. Penerapan dalam Aspek Tapak pada Rumah Retret Kristen 

Dalam Aspek Ruang 

Tata letak Bait Suci yang terdiri atas Ruang Maha Kudus, Ruang Kudus, dan 

Pelataran menjadi dasar untuk memahami hierarki kesakralan dalam arsitektur spiritual. Di 

sisi lain, Bait Suci dikelilingi oleh perkemahan-perkemahan Bangsa Israel. Setiap area atau 

zona ruang tersebut dapat ditransformasikan menjadi zonasi sakral–profan sesuai dengan 

pendekatan arsitektur spiritual dalam konteks arsitektur masa kini. Ketika diterapkan pada 

Rumah Retret Kristen, hierarki ini membantu mengorganisasi ruang, mulai dari ruang yang 

sangat privat dan kontemplatif hingga ruang yang bersifat publik dan fungsional. Pemetaan 

berikut (Tabel 1) menunjukkan hubungan antara model Bait Suci, zona arsitektur spiritual, 

dan penerapannya pada ruang-ruang Rumah Retret Kristen. 

Tabel 1. Penerapan Aspek Ruang pada Rumah Retret Kristen 

Zona/Area 

Bait Suci 

Zona Arsitektur 

Spiritual 

Penerapan Aspek Ruang pada  

Rumah Retret Kristen 

Ruang Maha Kudus Zona Sakral-Privat Ruang doa, Ruang konseling 

Ruang Kudus Zona Sakral-Publik Ruang Aula 

Pelataran Zona Profan-Publik Taman, Ruang Pengelola-Administrasi 

+ Perkemahan Zona Profan-Privat Kamar-kamar Penginapan 

 

Dalam Aspek Elemen Ornamen dan Perabot Bangunan 

Penerapan ornamen dan perabot pada Rumah Retret Kristen dapat diambil dari model 

Bait Suci, di mana setiap area atau zona memiliki instrumen simbolik masing-masing. 

Berkaitan dengan arsitektur spiritual, ornamen bukan sekadar elemen dekoratif, tetapi 

sebagai sarana yang membawa makna teologis dan mendukung pengalaman batin, sehingga 

dalam pemilihannya perlu mempertahankan nilai filosofis, meskipun dalam bentuk yang 

lebih kontemporer. Pemahaman tentang hubungan ornamen dan perabot Bait Suci dengan 

karakter areanya dapat menghasilkan nilai-nilai filosofis ornamen dan perabotnya dan 

dituangkan ke dalam ruang-ruang rumah retret. Penerapan ini ditunjukkan melalui 



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 6, No 2, Desember 2025 

Copyright© 2025; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |121 

penggunaan simbol-simbol sakral pada ruang doa, perangkat liturgis pada ruang ibadah, 

serta elemen penanda dan pengarah pada area publik maupun ruang penginapan. Tabel 

berikut merupakan pemetaan hubungan antara area atau zona Bait Suci, jenis ornamen dan 

perabot, prinsip arsitektur spiritual, serta penerapannya pada ruang-ruang Rumah Retret 

Kristen (Tabel 2).  

Tabel 2. Penerapan Aspek Ornamen dan Perabot pada Rumah Retret Kristen 

Zona/Area 

Bait Suci 

Ornamen dan 

Perabot pada 

Bait Suci 

Kaitan 

Arsitektur 

Spiritual 

Zona/Area 

Rumah Retret 

Kristen 

Penerapan Ornamen 

dan Perabot pada 

Rumah Retret Kristen 

Ruang Maha 

Kudus 
Tabut Perjanjian 

Menggunakan 

ornamen dan 

perabot sesuai 

dengan 

makna 

filosofis yang 

sama, dengan 

adaptasi 

kontemporer 

atau masa 

kini. 

Ruang doa, 

Ruang 

konseling 

Salib, Ornamen Serafim 

Ruang Kudus 

Meja Roti 

Sajian, Kaki 

Dian, Mazbah 

Ukupan 

Ruang Aula 
Salib, Mimbar, Alat 

Musik 

Pelataran 

Pintu Gerbang, 

Mazbah Kurban 

Bakaran, Bejana 

Pembasuhan 

Taman, Ruang 

Pengelola-

Administrasi 

Gerbang Pembatas, 

Kolam Baptisan, Api 

Unggun, Salib 

+ Perkemahan 
Panji-panji 

Suku 

Kamar-kamar 

Penginapan 

Ornamen Penanda 

Kelompok/Gender 

 

KESIMPULAN 

Secara keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa integrasi model Bait Suci dan 

arsitektur spiritual merupakan pendekatan yang relevan dan signifikan dalam pengembangan 

arsitektur religius di Indonesia. Pendekatan ini tidak hanya fungsional, tetapi juga membantu 

menghadirkan rancangan rumah retret yang kontekstual, berbasis teologi, dan mampu 

memenuhi kebutuhan spiritual masyarakat Kristen masa kini. Model Bait Suci memberikan 

dasar teologis bagi perancangan, sedangkan arsitektur spiritual menyediakan prinsip 

arsitektur sebagai jembatan antara makna filosofis dan penerapannya. Kombinasi ini 

memungkinkan rancangan rumah retret menghadirkan ruang-ruang yang tidak hanya 

mendukung kegiatan ibadah dan pembinaan rohani, tetapi juga memfasilitasi proses 

kontemplasi, meditasi, refleksi diri, serta transformasi batin. Dengan demikian, rumah retret 

tidak hanya menjadi fasilitas yang biasa saja, tetapi menjadi wadah pembentukan spiritual 

yang berakar pada iman dan dihadirkan melalui pengalaman ruang yang terpadu. 



Stefani Ester Natania; Joseph Christ Santo; Avi Marlina:  
Model Bait Suci Yerusalem dan Penerapannya dalam Arsitektur Spiritual Rumah Retret Kristen 

Copyright© 2025; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |122 

Kontribusi Penelitian 

Artikel ini memberikan preferensi pandangan bagi bidang keilmuan arsitektur yang 

ditinjau secara mendalam dari sisi teologis. Substansi pembahasan dapat menjadi bahan 

konsep kerangka desain pada perancangan rumah retret Kristen, sekaligus bahan 

pertimbangan dalam evaluasi rumah retret yang telah ada. Hasil dari penelitian ini 

diharapkan dapat berkontribusi bagi arsitektur religius di Indonesia, sekaligus memberikan 

pendekatan konseptual yang sesuai dengan pengajaran iman Kristen. 

REFERENSI 

Capt, E. Raymond. King Solomon’s Temple: A Study of Its Symbolism. Thousand Oaks: 

Artisan Sales, 1979. 

Claudia, Karen, dan Rudy Trisno. “Kajian Pusat Spiritual dalam Konteks Jawa.” Jurnal 

Sains, Teknologi, Urban, Perancangan, Arsitektur (Stupa) 1, no. 2 (26 Januari 2020): 

1037. https://doi.org/10.24912/stupa.v1i2.4549. 

Cold, Birgit. Aesthetics, Well-Being, and Health. Diedit oleh Ashgate Publishing Company. 

Burlington, USA, 2001. 

Creswell, John W. Research Design: Pendekatan Metode Kualitatif, Kuantitatif dan 

Campuran. Yogyakarta: Pustaka Belajar, 2019. 

Haryanti, Iis. “Spiritual Space Gerakan Berputar (Circumambulation) dalam Ruang 

Arsitektur sebagai Proses Penyembuhan (Healing).” Universitas Indonesia, 2011. 

https://lib.ui.ac.id/detail?id=20285385&lokasi=lokal. 

Jagersma, H. Dari Aleksander Agung sampai Bar Kokhba sejarah Isarel dari 330 SM-135 

M. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2016. 

Jusuf BS. Pelajaran Alkitab tentang Kemah Suci (Keluaran 25-40), Jilid I. III. Surabaya, 

1994. 

Kamus Besar Bahasa Indonesia. 6 ed. Jakarta: Badan Pengembangan dan Pembinaan 

Bahasa, Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi Republik 

Indonesia, 2023. https://kbbi.kemdikbud.go.id/. 

Lembaga Alkitab Indonesia. Alkitab Terjemahan Baru. Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia, 

2015. 

Majore, Christopher Swingli, Papia J. C. Franklin, dan Judy O. Waani. “Psychiatric Hospital 

(Spiritual Architecture).” Daseng: Jurnal Arsitektur 7, no. 2 (2018): 47–57. 

Price, J. Randall, dan H. Wayne House. Zondervan Handbook of Biblical Archaeology. 

Grand Rapids, Michigan: Zondervan, 2017. 

Skolnik, Fred, dan Michael Berenbaum, ed. Encyclopaedia Judaica. Jerusalem: Keter 

Publishing House, 2007. 

Tim Muri. “Gereja dengan Anak Tangga Luar Terbanyak.” MURI, 22 November 2019. 

https://muri.org/Website/rekor_detail/gerejadengananaktanggaluarterbanyak. 

Wetzel, R.C. A Chronology of Biblical Christianity. Albany, OR: AGES Software, 1997. 

 

 

 


