
Angelion 

Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen  

Vol 4, No 1, Juni 2023; 57-73; doi.org/10.38189/jan.v4i1.426  
e-ISSN: 2723-3324 
Available at: e-journal.sttberitahidup.ac.id/index.php/jan/index 
 

 

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |57 

Makna Sola Fide bagi Kehidupan Orang Percaya Masa Kini 

Welem Novi Watunglawar1 
welemnoviw@gmail.com  

Daniel Suhadi2 
suhadiyahman@gmail.com  

 

Abstract 

The doctrine of sola fide which was revived by Martin Luther (1483-1546) at the end of the 

medieval period and before the century of enlightenment which is socially different from 

21st century society, this difference raises questions about the extent of the 15th-16th century 

sola fide doctrine still has meaning and relevance to 21st century Christians? This paper 

aims to answer the question "what is the meaning of sola fide for the struggles of the lives 

of believers today?". This paper seeks to show that the teachings of sola fide still have a 

relevant meaning for today's Christians. This paper will highlight four issues faced by 

modern Christians, namely the issue of religious pluralism, antinomianism, longing for 

existentialist authenticity, and legalism. The research questions of this paper will be 

answered by describing Martin Luther's thoughts on sola fide by describing the context of 

Martin Luther's life and the basic ideas that shaped Luther's ideas about sola fide. The basic 

ideas discussed are Luther's teachings about sin, grace, justification and good works, 

justification by faith. Then draws on the relevance of the sola fide doctrine to Christian life 

in our time by highlighting four main issues, namely religious pluralism, antinomianism, the 

longing for existentialist authenticity, and legalism. In this way it will be seen how the 

meaning of the sola fide doctrine has for the lives of today's believers. 

Keywords: sola fide; justification by faith; salvation; God's righteousness 

Abstrak 

Doktrin sola fide yang dihidupkan kembali oleh Martin Luther (1483-1546) lahir di akhir 

periode abad pertengahan dan menjelang abad pencerahan yang secara konteks sosial 

memiliki perbedaan dengan masyarakat abad 21, perbedaan ini menimbulkan pertanyaan 

tentang sejauh mana doktrin sola fide abad ke 15-16 masih memiliki makna dan relevansi 

dengan orang Kristen abad ke-21? Tulisan ini bertujuan untuk menjawab pertanyaan 

“apakah makna sola fide bagi pergumulan kehidupan orang percaya masa kini?”. Tulisan ini 

berusaha untuk menunjukkan bahwa ajaran sola fide masih memiliki makna yang relevan 

bagi orang Kristen masa kini. Tulisan ini akan menyoroti empat isu yang dihadapi oleh orang 

Kristen modern yaitu isu pluralisme agama, antinomianisme, kerinduan akan autentisitas 

eksistensialis, dan legalisme. Pertanyaan penelitian dari tulisan ini akan dijawab dengan 

mendeskripsikan pemikiran Martin Luther tentang sola fide dengan menguraikan konteks 

kehidupan Martin Luther dan ide-ide dasar yang membentuk gagasan Luther tentang sola 

 
1 Sekolah Tinggi Teologi Berita Hidup 
2 Sekolah Tinggi Teologi Berita Hidup 

mailto:welemnoviw@gmail.com
mailto:suhadiyahman@gmail.com


Welem Novi Watunglawar, Suhadi Suhadi:  
Makna Sola Fide bagi Kehidupan Orang Percaya Masa Kini 

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |58 

fide. Ide-ide dasar yang dibahas yaitu ajaran Luther tentang dosa, anugerah, pembenaran dan 

perbuatan baik, pembenaran oleh iman. Kemudian menarik relevansi doktrin sola fide 

dengan kehidupan Kristen masa kita dengan cara menyoroti empat isu utama yaitu 

pluralisme agama, antinomianisme, kerinduan akan autentisitas eksistensialis, dan 

legalisme. Dengan demikian akan dapat dilihat bagaimana makna doktrin sola fide bagi 

kehidupan orang percaya masa kini. 

Kata-kata kunci: sola fide; pembenaran oleh iman; keselamatan; kebenaran Allah 

 

PENDAHULUAN  

Gagasan sola fide yang dikembangkan di dalam teologi Martin Luther (1483-1546) 

merupakan salah satu doktrin yang memberikan pengaruh yang kuat terhadap gerakan 

Protestantisme. Pada saat eskalasi antara gerakan Protestan dan gereja Katolik mulai 

memuncak khususnya tentang isu indulgensia, maka topik yang paling menjadi sorotan 

adalah konsep teologi gerakan Protestantisme tentang “kebenaran hanya oleh iman” (sola 

fide). 3 Perdebatan tentang indulgensia mengarahkan Luther untuk mengambil keputusan 

bahwa topik utama dalam perdebatan tersebut adalah doktrin sola fide. Lebih jauh Luther 

sebagaimana dikutip oleh R. C. Sproul, menjelaskan bahwa doktrin pembenaran oleh iman, 

adalah doktrin yang dengannya gereja dapat berdiri atau roboh (articulus stantis et candetis 

ecclesiae).4 Luther dengan kata lain ingin menjelaskan bahwa ajaran sola fide merupakan 

ajaran yang sangat substantif dalam teologi Kristen dan mempengaruhi seluruh kehidupan 

gereja.  

 Ajaran sola fide lahir di akhir periode abad pertengahan dan menjelang abad 

pencerahan, yang secara budaya memiliki perbedaan dengan masyarakat abad 21. Perbedaan 

waktu yang demikian menimbulkan pertanyaan tentang sejauh mana doktrin Sola Fide abad 

ke 15-16 masih memiliki relevansi dengan orang Kristen abad ke-21? Salah satu penyebab 

mengapa pertanyaan ini ditanyakan adalah munculnya gerakan-gerakan yang menganut 

antinomianisme seperti hypergrace di dalam tubuh gereja Kristen modern. Gerakan ini 

menggunakan term-term teologi reformasi khususnya Martin Luther untuk membenarkan 

posisi teologi mereka. Hal ini membuat beberapa orang Kristen mempertanyakan sejauh 

mana doktrin sola fide masih relevan untuk mengajarkan kesalehan hidup bagi orang-orang 

Kristen? Salah satu tantangan lain yang dihadapi oleh gereja adalah tuduhan dari orang-

orang yang tidak percaya bahwa iman Kristen telah mengajarkan suatu perilaku hidup yang 

tidak bermoral. Misalnya salah satu tulisan dari seorang Jerry A. Coyne seorang Ateis yang 

 
3 R.C. Sproul, Faith Alone (Grand Rapids, MI: Baker Publishing Group, 1995). 42 
4 Ibid. 42 



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 1, Juni 2023 

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |59 

juga merupakan seorang profesor emeritus di bidang evolusi biologi di Universitas of 

Chicago. Coyne di Website “Why Evolution is True” menjelaskan bahwa ajaran sola fide 

telah mengajarkan hal yang tidak bermoral karena telah menghilangkan motif untuk berbuat 

baik. Hal ini disebabkan karena ajaran sola fide dianggap tidak memperhitungkan kebaikan 

dan kejahatan manusia, bagi ajaran ini semua manusia akan mendapatkan hal yang baik yaitu 

surga hanya jika ia mau percaya kepada seperangkat konsep teologi tertentu. Lebih lanjut ia 

menjelaskan bahwa doktrin sola fide telah melukai rasa keadilan umat manusia. Kal ini 

karena seberapa jahat pun perbuatan seseorang, maka Tuhan akan mengabaikan 

kesalahannya dan menganggapnya nihil hanya karena ia meyakini seperangkat konsep 

tertentu.5 

 Berbagai situasi seperti yang telah dijelaskan di atas membawa kepada pertanyaan 

apakah ajaran sola fide masih relevan dengan tantangan gereja modern? Tulisan ini berusaha 

untuk membuktikan bahwa ajaran sola fide dari Martin Luther masih tetap relevan dengan 

kehidupan orang percaya masa kini. Tujuan tulisan ini akan dicapai dengan menjelaskan 

biografi singkat dari martin Luther untuk memahami latar belakang pemikirannya, 

mendeskripsikan padangan Luther mengenai sola fide, dan bagian terakhir melihat makna 

sola fide bagi kehidupan orang Kristen masa kini.  

METODE 

Metode yang digunakan di dalam penelitian ini adalah metode penelitian historis-

faktual6 mengenai sola fide berdasarkan pemikiran Martin Luther. Objek material dari 

penelitian ini adalah gagasan Martin Luther tentang doktrin sola fide, sedangkan objek 

formal dari penelitian ini adalah gagasan Martin Luther ini diselidiki dari pendekatan teologi 

sistematika. Pengumpulan data untuk penelitian ini dilakukan dengan menggunakan studi 

literatur yaitu dengan melakukan inventarisasi7 terhadap bahan-bahan bacaan seputar 

pemikiran Martin Luther dan gagasannya tentang sola fide. Data-data tersebut kemudian 

dilakukan dievaluasi secara kritis8 dengan memperbandingkan pandangan para ahli 

mengenai topik sola fide dalam pandangan Martin Luther dengan memperhatikan perbedaan 

dan persamaan pandangan para ahli tentang topik tersebut. Hasil analis tersebut kemudian 

 
5 Jerry A. Coyne, “Sola Fide: Does Christianity Always Promote Morality?,” 

Https://Whyevolutionistrue.Com, last modified 2015, https://whyevolutionistrue.com/2015/07/22/sola-fide-

does-christianity-always-promote-morality/. 
6 Anton Bakker and Achmad Charis Zubair, Metode Penelitian Filsafat (Yogyakarta: Penerbit 

Kanisius, 1989). 61-68 
7 Ibid. 62 
8 Ibid. 62 



Welem Novi Watunglawar, Suhadi Suhadi:  
Makna Sola Fide bagi Kehidupan Orang Percaya Masa Kini 

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |60 

disintesiskan 9 dengan cara menentukan pandangan mana yang memperkaya dan kemudian 

digembungkan serta disusun secara sistematis. Langkah terakhir adalah melakukan 

heuristika10 yaitu menggunakan gagasan sola fide yang sudah dikontraksi secara sistematis 

untuk menjawab isu-isu yang sedang dihadapi gereja masa kini yaitu pluralisme agama, 

antinomianisme, kerinduan akan autentisitas eksistensialis, dan legalisme. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pandangan Martin Luther Tentang Sola Fide 

Riwayat Hidup Martin Luther 

  Martin Luther lahir di dalam keluarga kelas menengah di Eislebe, Saxony, pada 10 

November 1483.11 Ayahnya Hans Luder adalah seorang penambang perak. Orang tua Luther 

mendidik Luther dengan sangat disiplin dan keras, dan sering kali memberikan hukuman 

fisik kepadanya. Roland H. Bainton dalam salah satu bukunya yang menjelaskan tentang 

biografi Luther, mengutip pernyataan Luther tentang disiplin yang dia alami pada saat masih 

kecil. Ia menjelaskan tentang ibunya “My mother caned me for stealing a nut, until the blood 

came. Such strict discipline drove me to the monastery, although she meant it well”,12 Ia 

menjelaskan bahwa ibunya sering kali menghukum dia ketika dia mencuri kacang dengan 

mencambuknya hingga berdarah. Hal yang sama juga dilakukan oleh ayahnya, Luther 

menjelaskan bahwa "My father once whipped me so that I ran away and felt ugly toward 

him until he was at pains to win me back."13 Ayahnya pernah mencambuknya sampai ia 

harus lari meninggalkan rumah, sehingga ayahnya sangat kesulitan mengajak dia untuk 

kembali. Namun meskipun Luther dididik dengan sangat keras oleh Ayah dan ibunya, 

namun tidak ada indikasi bahwa Luther membenci orang tuanya, sebaliknya ia sangat 

mengasihi orang tuanya dan orang tuanya pun sangat menghormati Luther. 14  

 Pendidikan Luther di Universitas di mulai di Erfurt pada tahun1501. Pada awalnya 

orang tuanya mengarahkan dia untuk menjadi seorang ahli hukum,15 hal ini karena mereka 

 
9 Ibid. 62 
10 Ibid. 104 
11 Timothy George, Theologi Para Reformator, ed. Lukman Purwanto, edisi revi. (Surabaya: 

Penerbit Momentum, 2013). 63 
12 Roland Bainton, Here I Stand : A Life of Martin Luther (New York: Abingdon-Cokesbury Press, 

n.d.). 23 
13 Ibid.23 
14 Ibid.23 
15 Alister E. McGrath, Reformation Thought an Introduction, Fourth Edi. (Oxford: Blackwell 

Publisher Ltd, 2012). 76 



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 1, Juni 2023 

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |61 

melihat kemampuannya yang begitu menonjol.16 Pada tahun 1505 Luther menyelesaikan 

studi The General Art di Erfurt dan bersedia untuk melanjutkan ke studi hukum. Namun 

keinginannya untuk studi hukum tidak berjalan lancar. Tanggal 30 Juni 1505 Luther kembali 

ke Erfurt dari kunjungannya ke Mansfeld, namun saat dia mendekati desa Storteheim, ia 

diterpa dengan badai petir yang hebat. Luther menjadi sangat takut dan ia berdoa kepada St. 

Anna yang merupakan Santa pelindung para penambang. Luther dalam doanya kemudian 

bernazar untuk menjadi rahib jika ia diselamatkan dari badai tersebut.17 

Pada tanggal 17 Juli 1505 Luther bergabung dengan biara Agustinian Erfurt, biara 

ini memiliki hubungan yang baik dengan universitas Erfurt yang memungkinkan Luther 

untuk mengakses tulisan-tulisan dari pemikir-pemikir besar seperti William dari Ockham, 

Pierre d’Ailly dan Gabriel Bel.18 Luther kemudian pindah dari Erfurt ke Wittenberg, yang 

pada saat itu terdapat universitas baru yaitu universitas Wittenberg. Luther belajar di 

universitas Wittenberg dan mendapatkan gelar doktor dari universitas tersebut.19 

Ceramah-ceramah Luther di Wittenberg telah meletakkan dasar bagi perkembangan 

teologinya selanjutnya. dari periode Tahun 1513-1518 Luther juga terlibat untuk mengajar 

kitab-kitab tertentu, yaitu tahun 1513-1515 ia mengajar kitab Mazmur, tahun 1515-1516 

mengajar kitab Roma, 1516-1517 mengajar kitab Galatia, dan tahun 1517-1518 dia mengajar 

kitab Ibrani. McGrath menjelaskan bahwa periode-periode ini merupakan periode yang 

sangat kritis dalam kehidupan Luther, karena dalam periode ini dia banyak mengubah 

pandangan teologinya.20  

Luther akhirnya menjadi dikenal sebagai tokoh yang kontroversial, hal ini karena ia 

menentang penjualan surat idulgensia. Luther akhirnya berseteru dengan Johann Tetzel yang 

berasal dari ordo Dominikan yang bertanggung jawab atas penjualan surat Idulgensia ini.21 

Luther juga memprotes praktik tersebut dan menawarkan 95 tesis yang dia usulkan untuk 

diperdebatkan di Universitas Wittenberg, 95 tesis yang kemudian dipaku agar dapat dibaca 

di depan umum pada gereja Wittenberg pada 31 Oktober 1517. 22  

Tahun 1520 Luther menerbitkan suatu traktat yang berjudul On Christian Liberty dan 

To the Nobility. Pada karyanya itu dia sudah mulai mengajarkan tentang pembenaran oleh 

 
16 Bainton, Here I Stand : A Life of Martin Luther.23 
17 Scott H. Hendrik, Martin Luther Visionary Reform (New Haven: Yele University Press, 2015). 33 
18 McGrath, Reformation Thought an Introduction. 77-78 
19 Ibid. 79-81 
20 Ibid. 77 
21 Robert Kolb, Martin Luther Confessor of The Faith (New York: Oxford University Press, 2009). 

21-22 
22 McGrath, Reformation Thought an Introduction. 78 



Welem Novi Watunglawar, Suhadi Suhadi:  
Makna Sola Fide bagi Kehidupan Orang Percaya Masa Kini 

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |62 

iman.23 Luther menulis karyanya dalam bahasa Jerman sehingga membuat ide-idenya dapat 

diakses oleh masyarakat luas. Hal ini karena pada saat itu bahasa Latin adalah bahasa kaum 

elite intelektual dan gereja di Eropa, sedangkan bahasa Jerman adalah bahasa rakyat kelas 

bawah.24 Di depan para bangsawan Jerman, Luther menjelaskan bahwa pentingnya untuk 

mereformasi gereja. Pandangan-pandangan Luther kemudian ditentang oleh otoritas gereja 

pada saat itu. Pada tahun 15 Juni 1520 Luther diminta untuk mencabut pandangan-

pandangannya, namun Luther menolak permintaan tersebut. 25  

Pada tahun 1521 konflik Luther dan gereja sangat memanas, hal ini mengakibatkan 

Luther diculik oleh seorang pangeran Jerman dan menyembunyikan dia di Wartburg, Luther 

disembunyikan selama delapan bulan. Pada saat di Wartburg Luther mengerjakan sejumlah 

proyek reformasi yang besar, termasuk merevisi liturgi, menerjemahkan Alkitab, dan 

berbagai hal lainya yang berkaitan dengan reformasi gereja pada saat itu.26 Pada tahun 1522 

Luther kembali ke Wittenberg dan memimpin reformasi di kota itu. Tahun 1522 Perjanjian 

Baru sudah diterjemahkan dalam bahasa Jerman, dan tahun 1523 semua Perjanjian Lama 

dan Baru sudah diterbitkan dalam bahasa Jerman. Luther juga mengusulkan perlunya untuk 

mendirikan sekolah di kota-kota Jerman, dan memperluas pendidikan bagi wanita. Tahun 

1529 katekismus sudah diterbitkan dan menjadi landasan baru dalam pendidikan agama.27  

Tanggal 27 Juni 1525 Luther menikah dengan seorang mantan biarawati yaitu 

Katharina von Bora, ini merupakan salah satu momen bahagia dalam hidup Luther.28 Namun 

tahun-tahun bahagianya tidaklah lama, pada tahun 1527 ia mengalami sakit Meniere,29 hal 

ini terjadi karena dia sangat sibuk.30 Meskipun kesehatannya semakin memburuk karena 

penyakit yang menggerogoti tubuh fisiknya, Luther tetap semangat untuk melayani sampai 

akhir hidupnya.31 Luther meninggal pada bulan Januari 1546.32 

Pandangan Martin Luther tentang Dosa 

 Pandangan Martin Luther tentang ke pembenaran oleh iman tidak lahir dalam ruang 

hampa, tapi memiliki relasi dengan konteks teologi yang berkembang pada saat itu. Teologi 

 
23 James M. Stayer, Martin Luther German Savior (London: McGill-Queen’s University Press, 

2000). 5 
24 McGrath, Reformation Thought an Introduction. 79 
25 Ibid. 79 
26 Ibid.79 
27 Ibid. 80 
28 J. A. Morrison, Martin Luther : The Lion Hearted-Reformer (Nixa: The Gospel Truth, n.d.).70 
29 McGrath, Reformation Thought an Introduction. 80 
30 Morrison, Martin Luther : The Lion Hearted-Reformer. 74 
31 Ibid. 74 
32 Ibid. 75 



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 1, Juni 2023 

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |63 

Martin Luther tentang pembenaran oleh iman pada dasarnya merupakan reaksi terhadap 

teologi yang berkembang pada saat itu khususnya teologi abad pertengahan yang menurut 

Luther tidak sesuai dengan ajaran Alkitab. Pemikiran skolastik abad pertengahan melihat 

bahwa dosa warisan atau dosa asal adalah peccatum naturale yang berarti sesuatu yang 

mengakibatkan “lemahnya” natur manusia, sedangkan dosa aktual adalah dosa individual. 

Skolastik memberikan pemisahan antara natur manusia yang mewarisi dosa Adam dan 

perbuatan-perbuatan dosa. Bahkan skolastik kurang memberikan penekanan terhadap relasi 

antara dosa warisan dan dosa individual.33 Ketika skolastik berbicara tentang dosa maka 

yang dimaksud adalah tindakan aktual manusia dan bukannya keberadaan manusia secara 

universal yang sudah terinfeksi “dosa warisan”.  

 Luther melihat bahwa manusia sudah jatuh dalam dosa begitu dalam sehingga 

manusia tidak memiliki kemampuan untuk melepaskan diri dari cengkeraman dosa. Bahkan 

dosa warisan disebut oleh Luther dengan istilah Peccatum Radicale yaitu suatu dosa yang 

akan menghasilkan dosa yang lainnya.34 Luther lebih jauh melihat bahwa ada hubungan yang 

tidak terpisahkan antara dosa warisan dan perbuatan-perbuatan dosa individual. Hal ini 

berbeda dengan pandangan Skolastik yang melihat dosa warisan kurang memberikan 

pengaruh terhadap dosa-dosa aktual.35 Luther melihat keberadaan manusia secara ontologis 

adalah berdosa yang kemudian mengakibatkan dosa-dosa yang aktual. Dosa dengan 

demikian dilihat sebagai aktivitas yang terjadi di dalam hati manusia dan kemudian 

dilahirkan dalam tindakan-tindakan dosa yang aktual. Dosa telah melahirkan 

ketidakpercayaan kepada Allah, tidak adanya kasih kepada Allah, kesombongan atau 

kekerasan hati, bahkan dosa telah melahirkan keinginan untuk menempatkan diri di tempat 

Allah dan karena itu dosa adalah cinta diri (amor sui). Bahkan di dalam ceramahnya 

mengenai surat Roma Luther menyebutkan orang yang berdosa dengan istilah homo 

incervatus in se atau orang yang berbalik kepada dirinya sendiri.36 

 Dosa menurut Luther telah merusak keberadaan manusia begitu dalam, sehingga 

manusia tidak bisa melarikan diri dari jerat dosa. Luther dengan menggunakan pasal-pasal 

dalam kitab Roma seperti pasal 1-4 dan 7 menunjukkan ketidakmampuan manusia secara 

total untuk menanggapi keselamatan yang datang dari Allah dengan keberadaan mereka 

 
33 Bernhard Lohse, Martin Luther Theology, ed. Roy A. Harrisville (Minneapolis: fortress Press, 

2011). 249-251 
34 Ibid. 250 
35 Ibid. 250 
36 Ibid. 250 



Welem Novi Watunglawar, Suhadi Suhadi:  
Makna Sola Fide bagi Kehidupan Orang Percaya Masa Kini 

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |64 

yang sudah berdosa. 37 Namun Lohse melihat bahwa Luther sangat berhati-hati dalam 

menolak kapasitas atau kemampuan pasif (aptitudo passiva) manusia untuk merespons 

anugerah Allah. Lebih jauh Lohse menjelaskan bahwa meskipun Luther percaya bahwa 

manusia sudah jatuh ke dalam dosa, namun ia melihat bahwa manusia memiliki sedikit 

kebebasan untuk dapat dipimpin oleh Roh Kudus dan dikuasai oleh anugerah Allah.38 

Pandangan Martin Luther tentang Anugerah 

 Anugrah di dalam teologi abad pertengahan dipahami sebagai substansi adikodrati 

yang diberikan Allah kepada jiwa manusia supaya manusia dapat melakukan perintah Allah 

dan berdamai dengan Allah.39 Salah satu argumen yang mendasari hal ini adalah adanya 

jurang pemisah yang tak terjembatani antara manusia dan Allah. Selain itu tidak ada satu 

pun jalan yang dapat dilewati manusia untuk dapat berdamai dengan Allah. Kondisi inilah 

yang membuat manusia membutuhkan sesuatu yang harus berasal dari Allah untuk dapat 

terhubung dengan Allah, dan sesuatu itu adalah “anugerah”. Anugerah dengan demikian 

dalam abad pertengahan dilihat sebagai sesuatu yang diciptakan di dalam diri manusia yang 

berfungsi sebagai jembatan atau perantara bagi hakikat manusia yang terbatas dan hakikat 

Allah yang tak terbatas.  

 Luther menolak pandangan bahwa anugerah adalah “suatu substansi Ilahi”, bagi 

Luther anugerah bukanlah suatu substansi tetapi kemurahan Allah. Luther melihat bahwa 

anugerah merupakan kemurahan Allah yang diberikan kepada manusia bukan berdasarkan 

perbuatan baik sama dengan meletakkan Allah di bawah otoritas manusia berdosa.40 Hal ini 

karena jika anugerah hanya diberikan manusia yang datang kepada Allah maka manusia 

berdosalah yang memegang insiatif pembenaran dan bukan Allah.41  

Pandangan Martin Luther tentang Pembenaran dan Perbuatan Baik 

 McGrath menjelaskan bahwa ada tiga gagasan teologi abad pertengahan tentang 

pembenaran oleh iman, yang menjadi konteks reformasi teologi Martin Luther.42 McGarth 

menjelaskan ada tiga makna untuk frasa “kebenaran Allah” Yaitu pandangan pertama, Allah 

itu benar karena ia setia pada janji-janji-Nya untuk menyelamatkan umat-Nya. Pada bagian 

ini kebenaran Allah dihubungkan dengan kesetiaan Allah kepada janjinya untuk 

 
37 Ibid. 256-257 
38 Ibid. 256-257 
39 McGrath, Reformation Thought an Introduction. 117-118 
40 Ibid. 119 
41 Ibid. 119 
42 Alister E. McGrath, Iustitia Dei : A History of the Christian Doctrine of Justification, Third Edit. 

(New York: Cambrigde University Press, 2005). 72-73 



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 1, Juni 2023 

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |65 

menyelamatkan bangsa Israel yang ditunjukkan dalam Perjanjian Lama. Padangan kedua, 

kebenaran Allah dipahami lebih secara objektif, di mana pembenaran oleh Allah diberikan 

di dalam Kristus. McGrant melihat bahwa dua pandangan pertama ini saling melengkapi 

satu dengan yang lain. Pandangan ketiga, kebenaran Allah dihubungkan dengan karakter 

Allah yang benar dalam memberikan upah sesuai dengan perbuatan seseorang. 

Dimanifestasikan dengan kebenaran Tuhan untuk memberikan upah sesuai dengan 

perbuatan seseorang.  

 Gabriel Biel salah satu teolog skolastik asal Jerman di akhir abad pertengahan43 

memahami “kebenaran” dalam pengertian perjanjian yaitu bahwa manusia harus memenuhi 

persyaratan perjanjian untuk berada dalam hubungan yang benar dengan Allah.44 Allah 

memiliki kewajiban berdasarkan perjanjian yang dibuat sendiri olehnya untuk memberikan 

kasih karunia kepada mereka yang melakukan kehendak-Nya. Manusia dengan demikian 

harus mempersiapkan dirinya sebaik mungkin supaya dapat menerima anugerah Allah. 

Manusia harus menyingkirkan berbagai penghalang yang menghalangi manusia untuk 

menerima anugerah Allah. jika manusia tidak mempersiapkan dirinya untuk menerima 

anugerah Allah maka Allah tidak akan masuk di dalam hati manusia.  

Luther menolak pandangan Bill tersebut tentang perbuatan baik sebagai dasar bagi 

Allah untuk memberikan kasih karunianya. Bagi Luther meskipun Tuhan bertindak dengan 

murah hati menawarkan perjanjian dengan umat-Nya, namun dorongan pertama untuk 

manusia agar dimasukkan di dalam perjanjian terletak pada Allah tapi pada manusia, dengan 

keputusan dan pilihan yang dibuat oleh manusia. Luther melihat bahwa gagasan tersebut 

bertentangan dengan prinsip kasih karunia, menurut Luther kasih karunia haruslah dimulai 

dari Allah. McGrant melihat bahwa salah satu perbedaan antara pembenaran di dalam teologi 

Luther dan teologi skolastik adalah Luther melihat bahwa pembenaran lebih bersifat forensik 

dari pada transformatif.45 Kemudian bagi Luther, pembenaran dibedakan dari pengudusan; 

pembenaran berbicara tentang pernyataan bahwa seseorang benar di hadapan Allah 

sedangkan pengudusan berbicara tentang suatu pembaruan atau transformatif kehidupan 

seseorang secara berkelanjutan.46 Pembenaran juga berbicara tentang bagaimana 

pembenaran Kristus diperhitungkan di dalam kita, dan bukannya pembenaran yang dicapai 

 
43 Kolb, Martin Luther Confessor of The Faith.63-64 
44 Ibid. 63-64 
45 McGrath, Reformation Thought an Introduction.71 
46 McGrath, Iustitia Dei : A History of the Christian Doctrine of Justification. 71-72 



Welem Novi Watunglawar, Suhadi Suhadi:  
Makna Sola Fide bagi Kehidupan Orang Percaya Masa Kini 

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |66 

oleh manusia sendiri.47 Pembenaran menurut Luther dengan demikian sangat berbeda 

dengan pembenaran yang diajarkan di dalam teologi skolastik.  

 Luther juga secara spesifik menolak pandangan bahwa manusia dapat 

mempersiapkan dirinya untuk menerima anugerah, seperti yang diajarkan oleh Gabriel Biel. 

Luther melihat bahwa perbuatan baik tidak dapat menjadi dasar atau penyebab seseorang 

mendapatkan anugerah Allah, karena hal itu dengan sendirinya bertentangan dengan prinsip 

anugerah.48 Bagi Luther, manusia tidak bisa melakukan apa pun yang baik sehingga mereka 

akhirnya layak menerima anugerah Allah.  

Pandangan Martin Luther tentang Pembenaran Oleh Iman  

 Pemahaman tentang pembenaran menguasai teologi bapa-bapa gereja dan juga 

teologi abad pertengahan. Keselamatan dalam teologi abad pertengahan dimaknai sebagai 

keterlibatan dalam keberadaan Allah.49 Konsekuensi logis dari pemahaman bahwa 

keselamatan sebagai pengilahian manusia adalah konsep dosa dimaknai sebagai pelanggaran 

atau kerusakan pada terhadap tatanan ciptaan. Dosa dalam pandangan abad pertengahan 

telah berarti penyakit yang melemahkan dan karenanya membutuhkan pemulihan. Irenaeus 

melihat bahwa melalui inkarnasi Kristus kuasa pemulihan Allah dilepaskan kepada 

manusia.50 Kuasa Allah di dalam inkarnasi Kristus ini dilepaskan kepada manusia melalui 

sakramen.51 Orang Kristen dengan demikian selalu menjadi pengembara yang selalu 

bergantung kepada anugerah Allah di dalam Yesus Kristus dan yang disalurkan melalui 

sakramen. Di sisi lain penghakiman Allah selalu membayang-bayangi kehidupan manusia 

dan selalu mempertanyakan keadaan rohani mereka.  

 Pemikiran teologi skolastik tentang relasi antara pembenaran dan sakramen 

mempengaruhi doktrin tentang anugerah. teologi skolastik membedakan antara “Anugerah 

yang aktual” (aktual grace) dan “anugerah yang menetap” (habitual grace). Anugerah aktual 

menghasilkan pengampunan dosa yang aktual, dan diberikan ketika dosa yang dilakukan 

diakui.52 Namun karena anugerah yang aktual hanya mengampuni dosa-dosa yang aktual 

dan tidak mentransformasi manusia secara ontologis maka hal ini membutuhkan anugerah 

yang menetap yang dapat memberikan sifat ilahi kepada jiwa manusia dan dapat membuat 

manusia melakukan tindakan yang benar. Anugerah yang menetap adalah anugerah murni 

 
47 Ibid. 71-72 
48 Ibid. 72-73 
49 George, Theologi Para Reformator. 77-78 
50 John Lawson, The Biblical Theology of Irenaeus (New York: Seabury Press, 1965). 71-98 
51 George, Theologi Para Reformator. 78 
52 Ibid. 78 



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 1, Juni 2023 

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |67 

dan buka hasil dari perbuatan baik manusia. Sebaliknya seseorang dinyatakan benar karena 

ia telah dijadikan benar (walaupun hak tersebut belum sempurna) melalui sakramen 

pengakuan dosa dan pernyataan pengampunan dosa yang dinyatakan melalui surat 

pengampunan dosa.  

 Luther pada saat menjadi seorang rahib bergumul dengan rasa bersalah dan takut 

kepada Allah. Ia dihantui ketakutan bahwa jangan-jangan ia telah melakukan beberapa dosa 

yang tidak dia sadari, dan karena ia sering untuk melakukan sakramen pengakuan dosa. Rasa 

bersalah ini sampai pada titik tertentu mengubah cara pandang dia tentang Allah. Philip 

Watson menjelaskan bahwa Luther tidak lagi bertanya apakah saya orang berdosa atau orang 

yang suci? Tapi apakah Allah adalah Tuhan yang penuh kasih adalah Tuhan pembinasa?53 

Luther kemudian melihat bahwa inti dari pembenaran oleh iman adalah pembenaran yang 

dialami oleh orang Kristen, bukan karena orang Kristen melakukan perbuatan-perbuatan 

baik tertentu atau sakramen-sakramen tertentu. Pembenaran dianugerahkan kepada orang 

percaya melalui iman kepada Kristus.  

McGrath menjelaskan bahwa ada tiga pokok penting dari ajaran Luther tentang iman 

dan setiap pokok pikiran ini kemudian dikembangkan oleh para teolog setelahnya.54 Ketiga 

pokok pikiran itu adalah: pertama, iman bersifat eksistensialis atau pribadi dan bukan hanya 

kepercayaan terhadap suatu pengetahuan yang historis. Iman memang berkaitan dengan 

kepercayaan terhadap suatu peristiwa historis, namun iman yang terhubung dengan 

keselamatan tidak hanya meyakini keandalan historis dari Injil. Iman yang membenarkan 

adalah iman bahwa Kristus telah lahir dan mati untuk kita (pro nobis) secara pribadi dan 

juga telah menggenapi karya keselamatannya di untuk kita secara pribadi.  

Aspek kedua dari iman yang mendatangkan keselamatan menyangkut iman sebagai 

“penyerahan diri “ (Fiducia). Luther menggunakan analogi kelautan untuk menjelaskan hal 

ini.55 Luther menjelaskan bahwa orang yang tidak memiliki iman seperti seseorang yang 

harus menyeberangi lautan, namun karena ia tidak percaya bahwa kapal yang membawanya 

dapat mengantarnya menyeberang ia akhirnya tidak pernah menyeberang. Ia tidak dapat 

diselamatkan karena ia tidak mau naik kapal itu. Iman dengan demikian bukan hanya 

meyakini sekumpulan fakta, iman adalah bertindak berdasarkan kepercayaan tersebut. Iman 

yang mendatangkan keselamatan berarti meletakkan kepercayaan ke dalam janji-janji Allah 

dan dalam integritas dan kesetiaan dari Allah yang membuat janji-janji tersebut. Iman adalah 

 
53 Philip Watson, Let God Be God (Wheeling: Harlan Davidson, 1970). 84 
54 McGrath, Reformation Thought an Introduction. 125 
55 Ibid. 125-127 



Welem Novi Watunglawar, Suhadi Suhadi:  
Makna Sola Fide bagi Kehidupan Orang Percaya Masa Kini 

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |68 

suatu cara pandangan yang memiliki harapan terhadap janji Allah dan juga pendirian yang 

teguh terhadap janji Allah.  

Ketiga, iman mempersatukan orang percaya dengan Kristus. Iman merupakan suatu 

komitmen bersama dan kesatuan antara Kristus dan orang percaya. Iman adalah respons 

orang percaya kepada kasih Allah yang kemudian membawa Kristus ke dalam kehidupan 

orang percaya secara nyata dan pribadi. Iman membuat Kristus dan seluruh kebajikan-

kebajikan-Nya seperti pengampunan, pembenaran dan pengharapan dapat menjadi milik 

orang percaya.  

Pembenaran oleh iman dengan demikian bukan berarti bahwa orang percaya 

dibenarkan karena ia meyakini seperangkat konsep tentang Allah. Pembenaran oleh iman 

juga mengandung pengertian bahwa Allah memberikan segala sesuatu yang diperlukan 

untuk pembenaran. Luther melihat bahwa dalam konsep pembenaran oleh iman, Allah 

menjadi subjek yang aktif dan manusia menjadi objek yang pasif. Hal inilah yang membuat 

pembenaran oleh iman juga sering disebut juga dengan istilah “pembenaran oleh anugerah 

melalui iman” yang berarti pembenaran orang berdosa dilakukan oleh Allah yang diterima 

melalui iman. 

Makna Sola Fide dan Kehidupan Orang Percaya Masa Kini 

 Sola fide memberikan makna yang sangat signifikan bagi orang Kristen modern 

makna ini berakar pada landasan teologis namun kemudian diekspresikan ke dalam bentuk 

kehidupan praktis sebagai orang Kristen. Berikut beberapa makna teologi sola fide dari 

martin Luther kepada kehidupan orang percaya masa kini. 

Ajaran Sola Fide dan Tekanan Soteriologi Pluralisme  

 Salah satu tantangan yang dihadapi oleh orang Kristen modern adalah orang Kristen 

berada pada titik di mana semua orang Kristen harus berinteraksi dengan orang-orang dari 

tradisi agama lain. Orang-orang Kristen di dunia barat juga telah menghadapi kenyataan 

bahwa kemakmuran, kemajuan di negara-negara yang merupakan kantong kekristenan di 

Eropa sudah menjadi daya tarik bagi para imigran baik dari Asia maupun dari Afrika untuk 

berimigrasi ke Eropa. Para imigran ini datang dan juga membawa tradisi agama mereka di 

tengah-tengah masyarakat Eropa, sehingga orang Kristen Eropa harus berinteraksi dengan 

mereka. Hal yang sama pun terjadi dengan orang-orang Kristen di Asia, misalnya saja di 

Indonesia orang Kristen Indonesia juga harus berhadapan dengan kenyataan bahwa mereka 

hidup dalam masyarakat yang memiliki banyak agama.  



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 1, Juni 2023 

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |69 

 Salah satu hasil dari kemajemukan budaya ini adalah adanya interaksi antara 

kekristenan dan agama lain. Interaksi ini memang sering kali menghasilkan konflik antara 

agama. Hal ini membuat para tokoh agama kemudian merumuskan suatu etika global di 

mana semua agama di dalam berinteraksi tidak menonjolkan perbedaan-perbedaan mereka 

tapi justru persamaan-persamaan dari masing-masing tradisi agama. Salah satu persamaan 

yang ditekankan dalam interaksi ini adalah kewajiban semua agama untuk berbuat baik, 

namun yang menjadi masalah adalah hampir semua agama pada umumnya melihat ada 

hubungan yang kuat antara moralitas dan ajaran tentang Soteriologi. Kondisi ini sering kali 

membuat orang Kristen terpancing mengadopsi perspektif moral dari tradisi agama-agama 

besar lainnya yang memaknai perbuatan baik sebagai jalan menuju pada keselamatan. Hal 

ini dilakukan supaya kekristenan memiliki nada moralitas yang sama dengan tradisi-tradisi 

agama lain.  

 Penekanan gereja terhadap ajaran sola fide memberikan landasan penting bagi 

kehidupan keagamaan seorang Kristiani. Tanpa ajaran sola fide orang Kristen akan sangat 

sulit menjawab pertanyaan-pertanyaan mengapa Allah harus menjadi manusia dan mati bagi 

dosa-dosa manusia, padahal manusia dapat meraih keselamatan melalui perbuatan baik 

mereka? ajaran sola fide adalah dasar yang mendasari doktrin-doktrin Kristen. Ketika orang 

Kristen mengorbankan ajaran sola fide hanya atas nama etika global, maka kekristenan akan 

kehilangan inti imannya. Kekristenan dengan demikian tidak lagi menjadi agama yang 

dimulai dari Allah dan tapi dimulai dari manusia.  

 Doktrin sola fide dalam relasi dengan agama-agama dapat menjadi sebuah refleksi 

terhadap ajaran alkitabiah yaitu bahwa setiap manusia menyadari bahwa dia adalah makhluk 

berdosa di hadapan Allah. Pada saat yang sama ia juga tahu bahwa ia akan menghadapi 

pengadilan Allah. Kesadaran akan keadilan Allah itulah yang membuat manusia 

menciptakan berbagai tradisi keagamaan untuk dapat menenangkan diri mereka terhadap 

keadilan Allah yang secara eksistensial disadari oleh manusia. Namun sejauh mana manusia 

dapat benar-benar lepas dari keadilan Allah hanya dengan bergantung kepada perbuatan 

baiknya? Sejauh mana standar keadilan Allah yang maha sempurna dapat dipenuhi oleh 

manusia yang tidak sempurna? Doktrin sola fide menjawab pertanyaan ini dan memberikan 

solusi terhadapnya yaitu bahwa manusia tidak dapat memenuhi tuntutan keadilan Allah dan 

karena itu Allah yang berinisiatif untuk menyelamatkan manusia.  



Welem Novi Watunglawar, Suhadi Suhadi:  
Makna Sola Fide bagi Kehidupan Orang Percaya Masa Kini 

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |70 

Ajaran Sola Fide dan Antinomianisme  

 Salah satu tuduhan yang sering kali dilemparkan kepada doktrin sola fide adalah 

ajaran ini mengajarkan bahwa perbuatan baik merupakan hal yang tidak penting. Tuduhan-

tuduhan ini sering kali muncul karena beberapa pandangan dalam tubuh kekristenan yang 

salah memaknai ajaran sola fide. Salah satunya pandangan yang salah memaknai ajaran sola 

fide adalah pengajaran hypergrace yang memberikan penekanan berlebihan terhadap kasih 

karunia dan mengabaikan aspek transformatif dari keselamatan. Para penganut pandangan 

ini menempatkan anugerah Tuhan sebagai ajaran yang dipertentangkan dengan ajaran 

tentang perbuatan baik yang menurut mereka merupakan manifestasi dari “mentalitas hukum 

Taurat” yang telah ditolak dalam alkitab.  

 Pandangan Antinomianisme telah mereduksi doktrin keselamatan Kristen menjadi 

sangat dangkal, dengan hanya menekankan kemurahan Allah untuk memberikan 

pengampunan terhadap orang berdosa dan menghilangkan faktor transformatif dari 

keselamatan Kristiani. Pandangan ini jelas bertentangan dengan pandangan Luther tentang 

iman yang membawa kepada keselamatan. Luther dalam salah satu tulisannya yang berjudul 

Thesis Concerning Faith and Law (1525) sebagaimana disampaikan oleh Lohse menjelaskan 

bahwa Luther melihat bahwa jika seseorang berkata ia beriman namun kehidupannya tidak 

mengalami transformasi untuk menjadi lebih baik maka orang tersebut tidak memiliki iman 

dalam Kristus. Namun sebaliknya iman itu telah menjadi iman yang mati. 56  

 Doktrin sola fide memberikan makna bagi orang Kristen dalam menghadapi gerakan 

antinomianisme. Makna tersebut antara lain 1) ajaran sola fide bukan menentang perbuatan 

baik seperti yang diajarkan oleh kelompok antinomianisme, tetapi mengajarkan bahwa 

perbuatan baik manusia tidak dapat membawa manusia masuk ke dalam keselamatan, 2) 

ajaran sola fide tidak meninggalkan doktrin tentang kesalehan tapi meletakkan doktrin 

kesalehan bukan sebagai “penyebab” keselamatan tapi sebagai “akibat” keselamatan. 3) 

ajaran sola fide mengajarkan bahwa manusia hanya bisa menghasilkan perbuatan baik secara 

otentik jika ia secara ontologi tidak lagi terinfeksi oleh dosa warisan. Hal ini berarti bahwa 

manusia hanya dapat melakukan kebaikan yang sejati di dalam anugerah Allah yang telah 

diterima melalui iman kepada Kristus. 

Ajaran Sola Fide dan Autentisitas Eksistensial  

 Dunia modern yang sangat maju dalam bidang teknologi komunikasi telah 

memberikan manusia modern ruang untuk dapat mengekspresikan dirinya melalui sosial 

 
56 Lohse, Martin Luther Theology. 265 



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 1, Juni 2023 

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |71 

media. Manusia bisa menjadi diri mereka sendiri dengan segala keunikan mereka. Semangat 

yang disebarkan dari gerakan individual ini adalah bahwa semua orang memiliki keunikan 

yang harus dihargai dan dihormati, selain itu identitas individu tidak boleh dijajah atau 

reduksi menjadi identitas kelompok. Semangat untuk menekankan autentisitas individu ini 

memang sering kali melahirkan kebebasan yang melampaui batas-batas moral, namun disisi 

lain semangat individualisme ini memberikan gambaran tentang rasa haus manusia modern 

akan autentisitas diri.  

 Kehausan akan autentisitas diri juga dapat dialami oleh orang-orang Kristen yang 

hidup di tengah masyarakat modern, termasuk di dalam gereja. Bagi seorang Kristen yang 

lahir dalam keluarga Kristen maka tantangan yang dihadapi oleh dirinya adalah bagaimana 

kekristenannya bukanlah keyakinan yang diwariskan dari orang tuanya tapi merupakan 

keyakinan yang lahir dari pertemuan antara dirinya dengan Allah secara pribadi. Tanpa 

perjumpaan eksistensial seseorang Kristen dengan Allah maka kehidupan kekristenannya 

adalah kehidupan yang rapuh.  

 Doktrin sola fide memberikan penekanan perjumpaan manusia secara pribadi dengan 

Allah. Ajaran sola fide menggeser cara beragama yang hanya menekankan aspek ritual dan 

hal-hal eksternal menjadi memperhatikan juga aspek-aspek eksistensial. Sola fide berarti 

manusia tidak dapat bergantung pada ritual-ritual eksternal untuk dapat mendamaikan 

hubungannya yang sudah rusak dengan Allah. Sola fide berarti seorang Kristen secara 

pribadi didamaikan dengan Allah, pendamaian tersebut bersifat personal dan bukan hanya 

pendamaian yang bersifat seremonial.  

Ajaran Sola Fide dan Legalisme 

  Salah satu tantangan lain yang dihadapi oleh gereja modern selain tantangan 

antinomianisme yaitu legalisme yang sangat menekankan perbuatan baik agar dapat 

memperoleh keselamatan. Berbeda dengan pandangan antinomianisme yang sangat 

menekankan anugerah Allah dalam keselamatan, pandangan ini sebaliknya tidak 

memberikan penekanan yang anugerah Allah di dalam keselamatan. Meskipun mereka 

meyakini bahwa manusia diselamatkan oleh anugerah tapi mereka juga melihat perbuatan 

baik menjadi faktor penyebab bagi keselamatan. Dengan kata lain pandangan ini melihat 

agar manusia dapat diselamatkan maka mereka harus percaya kepada Kristus dan berbuat 

baik. Gereja-gereja yang menganut pandangan legalisme sangat memberikan penekanan 

terhadap dosa manusia dan hal-hal seputar moralitas namun dengan penekanan bahwa hal-

hal tersebut yang akan membawa manusia ke dalam surga.  



Welem Novi Watunglawar, Suhadi Suhadi:  
Makna Sola Fide bagi Kehidupan Orang Percaya Masa Kini 

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |72 

 Pengajaran yang memberikan penekanan terhadap perbuatan baik manusia sebagai 

salah satu syarat keselamatan hanya akan membuat manusia masuk ke dalam keputusasaan. 

Hal ini karena manusia tidak mungkin dapat memenuhi seluruh standar moralitas Allah yang 

maha kudus dan sempurna. Hal yang sama pun dialami Luther pada saat dia menggumuli 

dosa-dosanya. Pandangan yang menekankan perbuatan baik juga hanya akan memandang 

Allah sebagai pemberi hukum dan bukan Allah yang maha kasih yang memberikan 

anugerahnya kepada manusia. Ketika perbuatan baik dijadikan faktor penentu keselamatan 

maka doktrin anugerah tidak lagi memiliki makna.  

 Ajaran sola fide memberikan pendekatan yang seimbang terhadap relasi antara 

doktrin keselamatan, anugerah Allah, iman dan perbuatan baik. Ajaran sola Fide 

mengajarkan bahwa keselamatan hanya karena anugerah yang diterima melalui iman yang 

melahirkan kehidupan yang saleh (perbuatan baik). Manusia tidak mungkin diselamatkan 

berdasarkan perbuatan baiknya, sebab tidak mungkin manusia yang sudah terinfeksi dosa 

dapat memenuhi tuntun moral Allah yang maha kudus dan sempurna. Namun manusia juga 

tidak mungkin diselamatkan berdasarkan anugerah dan perbuatan baik, karena pengertian 

anugerah adalah sesuatu yang diberikan kepada manusia yang tidak layak menerimanya. Jika 

keselamatan diberikan kepada manusia berdasarkan perbuatan baiknya maka keselamatan 

itu tidak dapat disebut lagi sebagai anugerah.  

KESIMPULAN 

Doktrin sola fide yang diajarkan oleh Martin Luther masih memiliki peran dalam 

kehidupan Kristen masa kini. Pengajaran gereja yang tidak memberikan penekanan terhadap 

doktrin ini biasanya akan terjebak ke dalam salah satu sisi ekstrem dari ajaran ini; Di satu 

sisi menekankan peran dan kemampuan manusia secara berlebihan untuk memperoleh 

keselamatan yang berarti meniadakan peran anugerah Allah dan pada sisi yang lain 

menekankan kasih karunia yang tidak memiliki dampak transformatif sehingga menjadikan 

pengajaran Kristen tidak memiliki implikasi moral. Kedua sisi ini sering kali menjadi 

persoalan yang dihadapi oleh gereja masa kini, karena itu pengajaran sola fide yang benar 

akan menempatkan kedua sisi ekstrem tersebut dalam posisinya yang proporsional. Yaitu 

manusia dibenarkan oleh Allah melalui Iman di dalam Yesus Kristus yang kemudian 

mentransformasi kehidupannya.  

 Selain itu sola fide juga menjawab isu-isu masa kini seperti kebutuhan akan 

autentisitas eksistensial manusia modern yang lahir sebagai perlawanan terhadap upaya 

masyarakat untuk mereduksi identitas individual ke dalam identitas komunitas. Berbeda 



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 1, Juni 2023 

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |73 

dengan hal tersebut ajaran sola fide bukanlah pengajaran yang hanya menekankan hal-hal 

yang bersifat ritual dalam komunitas, meskipun hal tersebut tidak ditolak atau diabaikan. 

Sebaliknya doktrin sola fide membuka ruang terhadap perjumpaan eksistensial seseorang 

dengan Allah. 

REFERENSI 

Bainton, Roland. Here I Stand : A Life of Martin Luther. New York: Abingdon-Cokesbury 

Press, n.d. 

Bakker, Anton, and Achmad Charis Zubair. Metode Penelitian Filsafat. Yogyakarta: 

Penerbit Kanisius, 1989. 

George, Timothy. Theologi Para Reformator. Edited by Lukman Purwanto. Edisi revi. 

Surabaya: Penerbit Momentum, 2013. 

Jerry A. Coyne. “Sola Fide: Does Christianity Always Promote Morality?” 

Https://Whyevolutionistrue.Com. Last modified 2015. 

https://whyevolutionistrue.com/2015/07/22/sola-fide-does-christianity-always-

promote-morality/. 

Kolb, Robert. Martin Luther Confessor of The Faith. New York: Oxford University Press, 

2009. 

Lawson, John. The Biblical Theology of Irenaeus. New York: Seabury Press, 1965. 

Lohse, Bernhard. Martin Luther Theology. Edited by Roy A. Harrisville. Minneapolis: 

fortress Press, 2011. 

McGrath, Alister E. Iustitia Dei : A History of the Christian Doctrine of Justification. 

Third Edit. New York: Cambrigde University Press, 2005. 

———. Reformation Thought an Introduction. Fourth Edi. Oxford: Blackwell Publisher 

Ltd, 2012. 

Morrison, J. A. Martin Luther : The Lion Hearted-Reformer. Nixa: The Gospel Truth, n.d. 

Scott H. Hendrik. Martin Luther Visionary Reform. New Haven: Yele University Press, 

2015. 

Sproul, R.C. Faith Alone. Grand Rapids, MI: Baker Publishing Group, 1995. 

Stayer, James M. Martin Luther German Savior. London: McGill-Queen’s University 

Press, 2000. 

Watson, Philip. Let God Be God. Wheeling: Harlan Davidson, 1970. 

 


