Angelion
Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen

Vol 4, No 2, Desember 2023; 146-172; doi.org/10.38189/jan.v4i2.664
e-ISSN : 2723-3324
Available at: e-journal sttberitahidup.ac.id/index.php/jan/index

Kesalehan atau Kebenaran: Analisis Terjemahan o073
(kol-sidqoténii) dalam Yesaya 64:6

Andreas Kongres Pardingotan Simbolon!
kongrescr1(@gmail.com

Ade Widi Christian?
adewidichristian(@gmail. com

Alnodus Jamsenjos Indirwan Ziliwu3
alnodusziliwu@gmail.com

Abstract

Isaiah 64:6, which states that "all our righteousness" is like filthy rags, has been the subject
of debate and discussion in Christian theology. This journal aims to explore the concept of
righteousness as a condition for human salvation in interpreting this verse. The journal
begins by conducting an in-depth analysis of Isaiah 64:6, highlighting keywords such as
"filthy rags, menstruation, righteousness, or piety," as well as the textual context within
prophetic writings. In this analysis, I argue that human righteousness plays a crucial role in
salvation. | describe how righteousness, as a manifestation of humility and repentance, can
be the first step in seeking the grace of God and faith in Jesus Christ. Over time, this journal
elaborates on how righteousness can become a determining factor in the relationship
between humans and God. The goal of this journal is to convey the idea that human
righteousness can be a prerequisite that leads people into the embrace of God's grace. It is
an effort to delve into the meaning and role of righteousness in Christian theology and to
provide a perspective that supports the notion that righteousness is a key factor in the
journey toward salvation.

Keywords: filthy rags; menstruation; righteousness; piety; sin

Abstrak

Yesaya 64:6, yang menyatakan bahwa "seluruh kebenaran kita" adalah seperti kain kotor,
telah menjadi bahan perdebatan dan diskusi dalam teologi Kristen. Jurnal ini bertujuan untuk
mengeksplorasi konsep kebenaran sebagai syarat keselamatan manusia dalam menafsirkan
ayat ini. Jurnal ini dimulai dengan melakukan analisis mendalam terhadap Yesaya 64:6,
dengan menyoroti kata kunci seperti "kain kotor, menstruasi, kebenaran, atau kesalehan,"
serta konteks tekstual dalam tulisan-tulisan kenabian. Dalam analisis ini, saya berpendapat
bahwa kebenaran manusia memainkan peran penting dalam keselamatan. Saya menjelaskan
bagaimana kebenaran, sebagai manifestasi dari kerendahan hati dan pertobatan, dapat
menjadi langkah pertama dalam mencari kasih karunia Allah dan iman kepada Yesus

! Sekolah Tinggi Teologi Injili Indonesia, Yogyakarta
2 Sekolah Tinggi Teologi Injili Indonesia, Yogyakarta
3 Sekolah Tinggi Teologi Injili Indonesia, Yogyakarta

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 | 146


mailto:kongrescr1@gmail.com
mailto:adewidichristian@gmail.com
mailto:alnodusziliwu@gmail.com

Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 2, Desember 2023

Kristus. Seiring berjalannya waktu, jurnal ini menguraikan bagaimana kebenaran dapat
menjadi faktor penentu dalam hubungan antara manusia dengan Allah. Tujuan dari jurnal ini
adalah untuk menyampaikan gagasan bahwa kebenaran manusia dapat menjadi prasyarat
yang membawa manusia ke dalam pelukan kasih karunia Allah. Ini adalah upaya untuk
menggali makna dan peran kebenaran dalam teologi Kristen dan untuk memberikan
perspektif yang mendukung gagasan bahwa kebenaran adalah faktor kunci dalam perjalanan
menuju keselamatan.

Kata-kata kunci: kain kotor; menstruasi; kebenaran; kesalehan; dosa

PENDAHULUAN

Dalam kerangka teologi Kristen, pertanyaan mendasar tentang bagaimana manusia
dapat mencapai keselamatan dan menghadap Allah yang kudus telah menjadi subjek
perenungan dan perdebatan yang mendalam. Banyak ayat dalam Alkitab telah menjadi pusat
perhatian dalam upaya menjawab pertanyaan-pertanyaan ini, dengan salah satunya adalah
Yesaya 64:6 yang mengatakan, "Segala kesalehan Kkita seperti kain kotor." Ayat ini
membawa Kita pada pertanyaan penting: Apakah kesalehan adalah faktor penentu dalam
pencarian kasih karunia Allah, ataukah peran kesalehan dalam perjalanan keselamatan
manusia dapat diabaikan? Namun, dalam upaya untuk menjawab pertanyaan ini, kita perlu
melihat konteks yang lebih luas, termasuk implikasi dari ayat-ayat Alkitab lainnya. Salah
satunya adalah Yohanes 4:23, yang mengajarkan bahwa "Bapa mencari penyembah dalam
roh dan kebenaran." Apa yang mungkin menjadi hubungan antara kesalehan manusia dan
penyembahan dalam roh dan kebenaran ini? Apakah kesalehan menjadi unsur penting dalam
penyembahan yang diinginkan oleh Allah? Tetapi pemahaman ini tidak berhenti di situ,
karena kita juga harus mempertimbangkan pandangan yang diberikan oleh para Rasul dan
pengajaran dalam Perjanjian Baru. Kisah Para Rasul 3:12 mengilustrasikan bagaimana
kesalehan dapat menciptakan kesempatan untuk memberikan kesaksian dan memberitakan
firman Allah. Selanjutnya, dalam 1 Timotius 2:2, kita menemukan perintah untuk berdoa
bagi mereka yang berwenang dalam kekuasaan dan pemerintahan, yang mencerminkan
pentingnya kesalehan dalam konteks sosial dan politik. Ibrani 5:7 memberikan gambaran
tentang kehidupan doa dan kesalehan Yesus Kristus sendiri, yang menjadi teladan bagi kita
dalam menjalani kehidupan rohani yang penuh dengan pengabdian dan ketaatan kepada
Allah. Terakhir, dalam 2 Petrus 1:7, kesalehan tercantum sebagai salah satu atribut dalam
daftar perkembangan rohani, menunjukkan bahwa kesalehan adalah karakteristik yang
sangat dihargai dalam pertumbuhan dan kedewasaan iman.

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 | 147



Andreas Kongres Pardingotan Simbolon; Ade Widi Christian; Alnodus Jamsenjos Indirwan Ziliwu:
Kesalehan atau Kebenaran: Analisis Terjemahan 1pp73-%2 (kol-sidqoténa) dalam Yesaya 64:6

Penelitian ini akan menjelajahi konsep kesalehan sebagai faktor penentu dalam tafsir
Yesaya 64:6 dan mencoba untuk menyatukannya dengan pernyataan Yesus dalam Matius
5:20, pengajaran-Nya tentang penyembahan dalam roh dan kebenaran dalam Yohanes 4:23,
serta pandangan para Rasul dalam Kisah Para Rasul 3:12, 1 Timotius 2:2, lbrani 5:7, dan 2
Petrus 1:7. Dengan menggali dan merumuskan pemahaman yang lebih dalam tentang peran
kesalehan dalam konteks perjanjian baru dan pengajaran Alkitab, kita dapat menghadirkan
perspektif yang lebih kaya dan mendukung gagasan bahwa kesalehan adalah faktor kunci
dalam perjalanan manusia menuju keselamatan dan dalam hubungannya dengan Allah.

Selain itu penelitian ini juga akan membahas Hukum Taurat yang berkaitan dengan
perempuan yang mengalami pendarahan dapat ditemukan dalam Kitab Imamat, khususnya
dalam Imamat 15:19-33. Hukum ini menjelaskan tata cara dan hukum yang harus diikuti
oleh perempuan yang mengalami pendarahan, dan mereka digolongkan sebagai "najis"
dalam konteks hukum kebersihan Taurat.* Hukum Kebersihan: Perempuan yang mengalami
pendarahan dianggap "najis" selama masa pendarahannya. Ini berarti mereka dianggap tidak
suci dan harus menjalani periode kebersihan setelah pendarahan selesai.® Pengucilan
Sementara: Selama masa pendarahan, perempuan tersebut diharuskan menjauhi tempat-
tempat ibadah, orang-orang suci, dan terutama tidak boleh menyentuh benda-benda suci.
Mereka juga harus menghindari hubungan seksual. Masa Kebersihan: Setelah pendarahan
berakhir, perempuan tersebut harus menjalani periode kebersihan selama beberapa hari.
Setelah periode ini berakhir, mereka dapat kembali ke tempat ibadah dan melakukan
tindakan keagamaan seperti biasa. Hukum Higienis: Hukum ini juga mencakup petunjuk
tentang bagaimana menghadapi pakaian atau benda-benda yang mungkin terkontaminasi
oleh pendarahan. Benda-benda ini juga dianggap najis dan harus dibersihkan. Akan
dijelaskan kaitan kain kotor dan kesalehan itu.

"Sebaliknya dari pandangan tradisional, saya akan mengajukan argumen bahwa
kesalehan bukanlah hal yang tidak relevan dalam pencarian kasih karunia Allah. Sebaliknya,
kesalehan merupakan syarat manusia yang mendahului proses penyelamatan, menggiring

mereka menuju pertobatan, kasih karunia Allah, dan iman dalam Yesus Kristus."®

4 Liubov Louba Ben-Noun, “What Is the Biblical Attitude towards Personal Hygiene during Vaginal
Bleeding?,” European journal of obstetrics, gynecology, and reproductive biology 106 1 (2003): 99-101,.

5Mark A Guterman, “Observance of the Laws of Family Purity in Modern—Orthodox Judaism,”
Archives of Sexual Behavior 37 (2008): 340-345,.

® David Tonghou Ngong, “Theology as the Construction of Piety: A Critique of the Theology of
Inculturation and the Pentecostalization of African Christianity,” Journal of Pentecostal Theology 21 (2012):
344-362,.

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 | 148



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 2, Desember 2023

Pertama, kaitan antara kesalehan dan keselamatan dalam literatur teologi Kristen.
Meskipun banyak penelitian telah dilakukan tentang peran kesalehan dalam keselamatan
manusia, ada kesenjangan dalam kajian yang secara khusus mengintegrasikan pandangan
teologi Kristen yang berfokus pada Yesaya 64:6 dengan pandangan para Rasul dan
pengajaran dalam Perjanjian Baru, seperti yang terdapat dalam Yohanes 4:23, Kisah Para
Rasul 3:12, 1 Timotius 2:2, Ibrani 5:7, dan 2 Petrus 1:7. Penelitian yang mendalam tentang
bagaimana teologi Kristen menggabungkan konsep kesalehan sebagai syarat awal dalam
perjalanan keselamatan manusia adalah aspek yang belum banyak dieksplorasi.

Kedua, dampak kesalehan dalam pelayanan dan pemberitaan Kristen. Penelitian
telah banyak difokuskan pada pengertian konsep kesalehan dalam teologi Kristen, namun,
ada kebutuhan untuk memahami dampak praktis dari kesalehan dalam konteks pelayanan
Kristen dan pemberitaan Injil. Bagaimana kesalehan memengaruhi cara seorang Kristen
memberikan kesaksian, melayani sesama, dan berpartisipasi dalam pekerjaan pemberitaan
adalah area penelitian yang masih kurang mendalam.

Ketiga, kesalehan dalam konteks masyarakat yang beragam. Ada perbedaan dalam
pandangan kesalehan dalam berbagai tradisi Kristen dan dalam konteks masyarakat yang
beragam. Penelitian yang memeriksa bagaimana pandangan kesalehan bervariasi di antara
berbagai aliran teologi Kristen dan dalam konteks sosial yang berbeda bisa memberikan
wawasan yang lebih kaya tentang implikasi teologis dan praktis dari kesalehan.

Keempat, kesalehan sebagai faktor kunci dalam proses pertobatan. Meskipun telah
ada banyak perdebatan tentang apakah kesalehan adalah syarat awal dalam proses
pertobatan, belum ada penelitian yang memadai yang mengkaji bagaimana kesalehan dapat
memengaruhi langkah pertama dalam pertobatan seseorang. Penelitian lebih lanjut dapat
menggali peran kesalehan dalam menggerakkan seseorang menuju pertobatan dan

hubungannya dengan anugerah Allah.

METODE

Dalam penelitian teologis yang metode kualitatif menggali konsep kesalehan dan
hubungannya dengan penyelamatan manusia dalam konteks Ayat Yesaya 64:6, beberapa
metode penelitian yang relevan dapat diterapkan: Pertama, Analisis Teks Alkitabiah. Metode
ini akan melibatkan analisis tekstual yang mendalam dari Ayat Yesaya 64:6 dan konteksnya

dalam Perjanjian Lama. Ini mencakup studi bahasa lIbrani, tafsir sejarah, dan pemahaman

" Roy, F., and Melugin, “Texts to Transform Life: Reading Isaiah as Christians,” 2005,.

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 | 149



Andreas Kongres Pardingotan Simbolon; Ade Widi Christian; Alnodus Jamsenjos Indirwan Ziliwu:
Kesalehan atau Kebenaran: Analisis Terjemahan 1pp73-%2 (kol-sidqoténa) dalam Yesaya 64:6

tentang makna kata-kata kunci dalam ayat tersebut. Kedua, studi literatur teologi. Ini
melibatkan penyelidikan dalam literatur teologi Kristen yang membahas kesalehan,
penyelamatan, dan teologi keselamatan. Penelitian literatur akan membantu Anda
memahami berbagai pandangan dan pendekatan yang ada dalam teologi Kristen terkait

dengan topik ini.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Konsep keselamatan bukan karena perbuatan, tetapi sebagai anugerah atau kasih
karunia dari Allah adalah prinsip yang mendasari banyak pemikir, teolog, dan tokoh agama
dalam sejarah Kristen. Ini adalah prinsip inti dalam teologi Kristen yang dikenal sebagai
"Sola Gratia," yang berarti "Hanya karena kasih karunia."® Beberapa tokoh terkemuka yang
telah mengajarkan dan mempromaosikan prinsip ini antara lain:

Pertama, Rasul Paulus: Dalam tulisan-tulisannya dalam Perjanjian Baru, Paulus
menekankan pentingnya kasih karunia dalam keselamatan. Dia mengajarkan bahwa
keselamatan adalah anugerah Allah dan bukan hasil dari perbuatan manusia (lihat Roma
3:24, Efesus 2:8-9).

Kedua, Aurelius Augustinus atau dikenal sebagai Santo Agustinus, merupakan
seorang teolog dan filsuf Kristen yang hidup pada abad ke-4 dan ke-5. Pemikirannya sangat
berpengaruh dalam pengembangan doktrin-doktrin teologis Kristen. Dalam pemikirannya
mengenai konsep keselamatan, Agustinus menekankan peran sentral kasih karunia. Menurut
Agustinus, keselamatan tidak dapat dicapai melalui usaha atau perbuatan manusia semata.
la menekankan bahwa keselamatan adalah tindakan Allah yang diberikan secara cuma-
cuma, tanpa melibatkan jasa atau kebaikan manusia. Pemahaman ini tercermin dalam konsep
"gratia" atau kasih karunia. Agustinus menolak pandangan bahwa manusia dapat mencapai
keselamatan melalui perbuatan baik atau ketaatan hukum. Sebaliknya, ia mengajarkan
bahwa keselamatan hanya dapat diperoleh melalui anugerah kasih karunia Allah. la
menggambarkan manusia sebagai makhluk yang rentan terhadap dosa, dan hanya melalui
kasih karunia Allah, manusia dapat diselamatkan. Pandangan Agustinus ini menjadi salah
satu elemen kunci dalam teologi Kristen dan memiliki dampak besar pada pemikiran tokoh-

tokoh teologis kemudian, termasuk dalam perkembangan ajaran Reformasi pada abad ke-

8 Paul O’Callaghan, “Luther and ‘Sola Gratia’: The Rapport Between Grace, Human Freedom, Good
Works and Moral Life,” Scripta Theologica 49 (2017): 193-212,.

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 | 150



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 2, Desember 2023

16. Konsep bahwa keselamatan adalah anugerah kasih karunia Allah, bukan hasil dari usaha
manusia, tetap menjadi bagian penting dalam pemahaman Kristen tentang keselamatan.®
Ketiga, Martin Luther seorang rohaniwan dan teolog Jerman, adalah tokoh sentral
dalam gerakan Reformasi Protestan pada abad ke-16. Luther memulai pergerakan ini dengan
menentang praktik-praktik keagamaan Katolik Roma yang dianggapnya tidak sesuai dengan
ajaran Alkitab. Dalam konteks pemahaman tentang keselamatan, Luther mengedepankan
konsep kasih karunia (grace) sebagai dasar utama. Luther menyoroti pentingnya kasih
karunia dalam konteks keselamatan manusia. Menurutnya, manusia tidak dapat mencapai
keselamatan melalui perbuatan baik atau usahanya sendiri. Luther menentang ajaran Gereja
Katolik yang mengajarkan bahwa perbuatan baik dapat membantu seseorang mencapai
keselamatan. Sebaliknya, ia menekankan bahwa keselamatan hanya dapat diperoleh melalui
kasih karunia Allah. Salah satu prinsip utama dalam teologi Reformasi yang ditekankan oleh
Luther adalah "Sola Gratia,” yang berarti "Hanya oleh Kasih Karunia." Prinsip ini
menekankan bahwa keselamatan manusia semata-mata merupakan hasil dari anugerah kasih
karunia Allah dan bukan karena usaha atau perbuatan manusia. Ini merupakan bagian dari
lima sola, yang juga mencakup Sola Fide (Hanya oleh Iman), Sola Scriptura (Hanya oleh
Kitab Suci), Solus Christus (Hanya oleh Kristus), dan Soli Deo Gloria (Hanya bagi
Kemuliaan Allah). Dengan menegaskan prinsip Sola Gratia, Luther ingin mengembalikan
fokus keselamatan kepada kasih karunia Allah sebagai dasar tunggal, menghapuskan
ketergantungan pada karya manusia. Pandangan ini memberikan landasan teologis untuk
Reformasi Protestan dan memengaruhi perkembangan teologi Kristen selanjutnya.
Keempat, John Calvin, seorang teolog Reformasi yang hidup pada abad ke-16,
memiliki pengaruh besar terhadap perkembangan teologi Kristen. Salah satu konsep utama
yang diajarkan oleh Calvin adalah konsep predestinasi, suatu doktrin yang menyatakan
bahwa Allah sejak awal telah menentukan siapa yang akan diselamatkan dan siapa yang akan
tersesat, tanpa melibatkan keputusan manusia. Dalam pandangan Calvin, predestinasi adalah
bagian integral dari kedaulatan mutlak Allah. la berpendapat bahwa sebelum penciptaan
dunia, Allah telah memilih secara tegas siapa yang akan menerima keselamatan dan siapa
yang akan mengalami kebinasaan. Pemilihan ini tidak didasarkan pada perbuatan baik atau

buruk manusia, melainkan semata-mata atas kehendak dan kasih karunia Allah. Penting

® Gillian Clark, “Rod, Line and Net: Augustine on the Limits of Diversity,” Studies in Church
History 43 (March 2007): 80-99.

10 Esther Abbetmeyer Selke, “The Relation of Martin Luther to Evangelical Religion,” Review &
Expositor 29, no. 2 (April 1932): 182-192.

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 | 151



Andreas Kongres Pardingotan Simbolon; Ade Widi Christian; Alnodus Jamsenjos Indirwan Ziliwu:
Kesalehan atau Kebenaran: Analisis Terjemahan 1pp73-%2 (kol-sidqoténa) dalam Yesaya 64:6

untuk dicatat bahwa pandangan Calvin tentang predestinasi tidak menghilangkan tanggung
jawab manusia atau kebebasan kehendaknya. Bagi Calvin, manusia tetap bertanggung jawab
atas perbuatan-perbuatannya, meskipun Allah telah menentukan akhirnya. Calvin
menekankan bahwa keputusan Allah dalam predestinasi adalah misteri yang tidak
sepenuhnya dapat dimengerti oleh manusia, dan manusia harus menerima dengan rendah
hati kebijaksanaan dan keadilan Allah. Konsep predestinasi yang diajarkan oleh John Calvin
memberikan landasan bagi ajaran Gereja Calvinis dan berpengaruh luas dalam
pengembangan teologi Reformasi. Meskipun kontroversial dan kadang-kadang
diperdebatkan, pengajaran Calvin mengenai predestinasi tetap menjadi salah satu elemen
utama dalam warisan teologis Reformasi Protestan.

Kelima, Jonathan Edwards: Jonathan Edwards, seorang pemikir dan pengkhotbah
pada abad ke-18, dikenal karena kotbah-kotbahnya tentang kasih karunia dan perlunya
pertobatan sebagai tanggapan terhadap anugerah Allah. Keenam, John Wesley, pendiri
Gerakan Methodisme pada abad ke-18, memainkan peran kunci dalam membentuk teologi
Kristen di dalam tradisi Methodis. Wesley mengajarkan konsep keselamatan yang mencakup
elemen-elemen yang serupa dengan fokus pada kasih karunia. Salah satu ajaran utama
Wesley adalah doktrin "gratia preveniens” atau "kasih karunia yang mendahului.” la
mengajarkan bahwa sebelum manusia dapat merespons panggilan Allah atau memiliki iman,
kasih karunia Allah sudah bekerja dalam hati manusia untuk mempersiapkan dan
merangsang keinginan akan kebaikan dan kebenaran. Dengan kata lain, iman dan
keselamatan tidak hanya bergantung pada usaha manusia, tetapi juga merupakan hasil dari
inisiatif kasih karunia Allah. Wesley menekankan pentingnya kerja sama manusia dengan
kasih karunia Allah. la memandang bahwa setiap orang memiliki kebebasan kehendak untuk
menerima atau menolak tawaran kasih karunia Allah. Konsep ini dikenal sebagai "grace-
enabled free will" atau "kehendak bebas yang dimungkinkan oleh kasih karunia." Wesley
juga menekankan pengalaman rohaniah yang mendalam, yang dikenal sebagai "pengalaman
keilahian" atau "pengalaman penebusan.” la percaya bahwa melalui kasih karunia Allah,
seseorang dapat memiliki pengalaman pribadi yang mengubah hidup dan membawa
keselamatan. Dengan fokusnya pada kasih karunia, kebebasan kehendak yang
dimungkinkan oleh kasih karunia, dan pengalaman rohaniah, ajaran Wesley mengenai
keselamatan memberikan kontribusi signifikan terhadap pemikiran teologis dalam konteks
Gerakan Methodisme dan lebih luas lagi, pada tradisi Kristen.Ini adalah beberapa contoh
tokoh-tokoh yang mengajarkan dan mempromosikan prinsip keselamatan bukan karena

perbuatan, melainkan sebagai anugerah atau kasih karunia dari Allah. Konsep ini adalah inti

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 | 152



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 2, Desember 2023

dari teologi Kristen dan telah dibahas dan dikembangkan oleh berbagai pemikir dan teolog
selama berabad-abad.

Yesaya 64:6 ini dipakai sebagai acuan keselamatan bukan karena perbuatan yang
juga menjadi pokok doktrin dari tokoh-tokoh yang telah disebutkan. Karena dihubungkan
dengan semua kesalehan manusia adalah kain kotor di hadapan Allah. Oleh karena itu

perlunya menganalisis dan melihat kembali ayat tersebut dari sisi yang berbeda.

Yesaya 64:6 dalam bahasa Ibrani adalah sebagai berikut:
UNKRWI 172 100111 192 Y39 79U 3192 af RHv
Yesaya 64:6 dalam bahasa Inggris adalah sebagai berikut:

“But we are all like an unclean thing, and all our righteousnesses are like
filthy rags; we all fade as a leaf, and our iniquities, like the wind, have taken
us away”.

Dalam terjemahan lain dalam bahasa Inggris:

“And as unclean we all are, and as she is, we are all afflicted, and our sins
are like the spirit of our wives”.

Sehingga diperoleh terjemahan dalam bahasa Indonesia adalah:

“Dan sama najisnya kita semua, dan seperti dia, kita semua terluka, dan dosa-
dosa kita seperti roh istri kita”.

Mengapa terjemahannya dosa-dosa Kita seperti roh istri kita? Berikut adalah penjelasannya:

Metafora Istri dalam Konteks Ketidaksetiaan: Persundalan Yerusalem dalam Kitab
Yesaya

Kitab Yesaya adalah sebuah kitab dalam Alkitab yang dipenuhi dengan gambaran
dan metafora, dan salah satu metafora yang sering muncul adalah gambaran Yerusalem
sebagai istri. Metafora ini menciptakan suatu lukisan yang memungkinkan pembaca untuk
memahami hubungan yang mendalam antara Allah dan umat-Nya melalui gambaran rumah
tangga. Salah satu contoh terkenal dari metafora ini dapat ditemukan dalam Yesaya 1:21:
"Betulkah hatimu sekarang menjadi tahir, atau betulkah itu noda-nodamu, hai Yerusalem?"

Dalam konteks ini, Yerusalem digambarkan seperti istri yang memiliki hubungan
yang rumit dengan suaminya, yaitu Allah. Kata-kata ini menyiratkan pertanyaan tentang
kesucian hati dan ketidaksetiaan umat Israel terhadap Allah. Metafora ini merangkum
ketidaksetiaan spiritual dan moral umat Israel. Penting untuk diingat bahwa dalam budaya
dan tradisi Alkitab, gambaran istri sering digunakan untuk mencerminkan hubungan yang
mendalam dan komitmen yang kuat. Dalam hal ini, metafora istri menggambarkan Allah

sebagai suami yang setia, sementara Yerusalem (umat Israel) sering kali dianggap tidak setia

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |153



Andreas Kongres Pardingotan Simbolon; Ade Widi Christian; Alnodus Jamsenjos Indirwan Ziliwu:
Kesalehan atau Kebenaran: Analisis Terjemahan 1pp73-%2 (kol-sidqoténa) dalam Yesaya 64:6

atau bahkan bersundal dalam konteks spiritualnya. Ketidaksetiaan hawa atau persundalan
Yerusalem, sebagaimana digambarkan dalam beberapa bagian Kitab Yesaya, menjadi
representasi konkret dari kelalaian umat Allah dalam mempertahankan hubungan kudus
mereka dengan-Nya. Analogi ini menunjukkan bahwa umat Israel cenderung menjalin
hubungan spiritual yang sesat dan meninggalkan kebenaran Allah. Contoh lain dapat
ditemukan dalam Yesaya 3:16-17: "Allah berfirman: Oleh karena perempuan Zion sombong,
dan berjalan dengan leher tegak dan mata melirik-lirik, berjalan dengan langkah kaki, dan
dengan gelang pada kakinya, maka pada waktu itu Tuhan akan membuat tengkuk
perempuan-perempuan Zion menjadi botak dan Allah akan menampakkan kedalaman
perempuan itu." Dalam ayat ini, Yerusalem kembali digambarkan sebagai perempuan yang
sombong dan bersolek, menciptakan citra seorang istri yang angkuh dan melupakan
kesetiaan terhadap suaminya. Tuhan memberikan gambaran konsekuensi atas ketidaksetiaan
ini melalui gambaran tengkuk yang akan menjadi botak, merujuk pada hukuman dan
pembejatan kemuliaan yang terjadi akibat kesalahan dan ketidaksetiaan umat. Dalam
Yeremia 13:27, menyatakan:

"Sebagai seorang yang meraba-raba buah ara, kalau-kalau masih ada buah-
buahnya, seperti orang yang meraba-raba kantong bajunya. la tidak
mempunyai tanda, sebab buah-buah ara yang Kujadikan sebagai negeri itu
tidak ada satu pun yang jernih."”

Dalam konteks ini, gambaran perbandingan dengan meraba-raba buah ara dan
kantong bajunya menggambarkan Yerusalem yang kehilangan kejelasan dan kebenaran. Ini
mencerminkan keadaan moral dan rohaniah yang suram, di mana Yerusalem sebagai kota
yang seharusnya menjadi terang bagi bangsa-bangsa telah menjadi kabur dan tidak jelas
dalam ketidaksetiaannya. Ketidaksetiaan dan persundalan Yerusalem, sebagaimana
diungkapkan dalam Kitab Yesaya dan Yeremia, menjadi cerminan kerasnya kritik terhadap
umat Allah yang telah berpaling dari kebenaran-Nya. Persundalan Yerusalem
mencerminkan buah dari ketidaksetiaan dan pelanggaran terhadap perjanjian Allah.

Dalam perspektif ini, perbandingan antara metafora istri dalam Kitab Yesaya dan
perumpamaan buah ara dalam Yeremia menunjukkan kejelasan hilangnya hubungan yang
seharusnya akrab dan setia antara Allah dan umat-Nya. Ini menjadi panggilan keras untuk
bertobat dan kembali kepada Tuhan, memperbaiki hubungan yang telah tercemar oleh

ketidaksetiaan dan dosa.

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 | 154



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 2, Desember 2023

Dari Persundalan Menuju Pengantin Baru-Refleksi dari Kitab Yeremia, Yesaya, dan
Wahyu

Dalam literatur Alkitab, Yerusalem digambarkan dengan metafora yang kaya dan
bervariasi, mencerminkan hubungan yang kompleks antara Allah dan umat-Nya. Kaitan
antara Yeremia 13:27, Yesaya, dan Wahyu 21:2 membawa kita pada perjalanan spiritual
yang menunjukkan transformasi dari ketidaksetiaan menuju penyatuan yang penuh kasih.
Ketidaksetiaan dan persundalan Yerusalem dalam Kitab-kitab tersebut menjadi latar
belakang bagi penggambaran Yerusalem dalam Wahyu 21:2 sebagai "kota kudus,
Yerusalem yang baru turun dari surga, dari Allah." Ini menciptakan kontras yang menarik
antara gambaran Yerusalem yang hilang dalam dosa dan Yerusalem yang baru sebagai
lambang kesucian dan penyatuan dengan Allah.

Wahyu 21:2 memberikan gambaran tentang Yerusalem yang baru sebagai pengantin
perempuan yang indah dan suci. Dalam konteks ini, metafora pengantin menunjukkan
penyatuan yang penuh kasih antara Allah dan umat-Nya setelah perjalanan panjang dari
ketidaksetiaan dan dosa. Yerusalem yang baru bukanlah lagi Yerusalem yang bersundal,
melainkan lambang kebahagiaan dan penyatuan yang mendalam dengan Allah.

Kesatuan antara Yeremia, Yesaya, dan Wahyu menciptakan narasi rohaniah yang
memperlihatkan bahwa meskipun manusia cenderung berpaling dan bersundal, Allah tetap
setia dan siap untuk memberikan kesempatan bagi pertobatan dan penyatuan yang penuh
kasih. Pengantin perempuan yang terwujud dalam Wahyu 21:2 menyiratkan kesetiaan yang

mendalam dan hubungan yang telah disucikan oleh kasih karunia Allah.

Kelahiran Baru: Transformasi Yerusalem Baru dan Manusia Baru

Penggambaran Yerusalem baru yang turun dari surga dalam Wahyu 21:2 dapat
dihubungkan dengan konsep kelahiran baru yang diajarkan oleh Yesus dalam Yohanes 3:3.
Kedua ayat ini menggambarkan transformasi yang mendalam, dari keadaan yang lama dan
tercemar menjadi sesuatu yang baru dan suci. Dalam Wahyu 21:2, Yerusalem baru turun
dari surga, membawa gambaran tentang transformasi kota yang kudus. Metafora ini
menyoroti pemulihan dan keindahan yang datang dari Allah sendiri. Yerusalem yang baru
adalah lambang penyucian dan penyatuan yang penuh dengan kemuliaan-Nya. Ketika kita
mengaitkannya dengan ajaran Yesus dalam Yohanes 3:3, terbuka pemahaman bahwa setiap
individu perlu mengalami kelahiran baru untuk memasuki Kerajaan Allah. Yesus
menyatakan, "Aku berkata kepadamu, sesungguhnya jika seorang tidak dilahirkan kembali,
la tidak dapat melihat Kerajaan Allah." Konsep kelahiran baru di sini menggambarkan

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 | 155



Andreas Kongres Pardingotan Simbolon; Ade Widi Christian; Alnodus Jamsenjos Indirwan Ziliwu:
Kesalehan atau Kebenaran: Analisis Terjemahan 1pp73-%2 (kol-sidqoténa) dalam Yesaya 64:6

transformasi rohaniah yang melibatkan pertobatan, pengampunan dosa, dan penerimaan
hidup yang baru dalam Kristus. Kaitan antara Yerusalem baru dan kelahiran baru menjadi
jelas ketika kita melihat bahwa keduanya melibatkan proses transformasi yang datang dari
atas, dari sumber yang ilahi. Dalam kedua kasus ini, asal usul perubahan tidak berasal dari
upaya manusia semata, tetapi dari campur tangan dan anugerah Allah. Yerusalem baru yang
turun dari surga menjadi gambaran kehidupan yang diperbaharui, suci, dan bersatu dengan
Allah. Demikian pula, kelahiran baru dalam Yohanes 3 menciptakan manusia baru yang
mengalami transformasi yang mendalam, memasuki Kerajaan Allah dengan hati yang baru
dan penuh kasih.

Dengan demikian, penjelasan di atas mengenai dosa roh dari istri dapat
menggambarkan persundalan Yerusalem yang digambarkan dalam Yeremia dan Yesaya,
kita diarahkan menuju gambaran pengantin perempuan yang baru dan suci dalam Wahyu,
menyoroti karya penyucian dan kasih Allah yang mengubah kesetiaan yang hilang menjadi

penyatuan yang abadi.

Struktur Gramatika Ibrani dalam Yesaya 64:6

Kata pertama dalam ayat adalah "xnu1" (u-khetame) yang berarti "dan seperti yang
tidak suci” atau "dan seperti yang najis." Struktur gramatika ini mencakup "3 (u), yang
berarti "dan,"” diikuti oleh ">" (kaf), yang berarti "seperti,” dan kemudian "x»nu" (khata-mei),
yang berarti "tidak suci" atau "najis."

Kata berikutnya adalah "2i" (zov), yang berarti "cucuran atau "zat cairan." Kata ini
merujuk pada sesuatu yang mengalir atau mencurahkan.

Kata selanjutnya adalah "1%2" (kullanu), yang merupakan kata jamak untuk "kita
semua" atau "semua kita." Ini adalah kata benda yang menunjukkan subjek dalam kalimat.

Selanjutnya adalah "3" (u-kaf), yang dapat diterjemahkan sebagai "dan seperti."

Kemudian adalah "7%y" (aleh), yang berarti "daun™ atau "helai daun." Ini digunakan
dalam konteks ini untuk menggambarkan sesuatu yang gugur atau layu seperti daun yang
kering.

Kata berikutnya adalah "v35" (pege), yang berarti "selendang" atau "permadani." Ini
digunakan dalam konteks ini untuk menggambarkan sesuatu yang seperti sehelai kain.

Setelah itu, kita memiliki "1%21" (u-kullanu), yang juga adalah kata jamak untuk "kita
semua” atau "semua kita." Ini adalah kata benda yang menunjukkan subjek dalam kalimat,

dan strukturnya mirip dengan yang disebutkan sebelumnya.

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 | 156



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 2, Desember 2023

Terakhir adalah " pizi;™ (va-avonoteinu), yang berarti "dan dosa-dosa kita." Ini
adalah kata benda yang menunjukkan objek dalam kalimat.

Segala Kebenaran Kami: Refleksi atas Ungkapan Ibrani " 1250273 =52"

Ungkapan Ibrani "opp73-22" (kol-tzidkoteinu) membawa makna mendalam dalam
pengertian keagamaan dan spiritual. Dalam banyak konteks Alkitab Ibrani, frasa ini muncul
sebagai ungkapan kerendahan hati dan pengakuan akan kebenaran Allah yang mendalam
dalam kehidupan manusia. Secara harfiah, frasa ini dapat diterjemahkan sebagai "segala
kebenaran kami* atau "segala keadilan kami". Namun, lebih dari sekadar penerjemahan kata
demi kata, frasa ini membawa nuansa pengakuan dosa dan ketergantungan pada kebenaran
Iahi.

Dalam pemahaman keagamaan, "°np7%-73" menyiratkan bahwa segala tindakan
baik atau keadilan yang mungkin dipersembahkan manusia masihlah terbatas dan kurang
sempurna jika dibandingkan dengan kebenaran mutlak dan adil yang berasal dari Allah.
Ungkapan ini mencerminkan kesadaran bahwa manusia, meskipun berusaha untuk hidup
dalam kebenaran, selalu memiliki kekurangan dan kelemahan.

Dalam doa atau pengakuan dosa, frasa ini sering digunakan sebagai ungkapan
kerendahan hati dan pengakuan bahwa segala bentuk kebenaran atau keadilan yang dimiliki
manusia tidak lepas dari rahmat dan kasih karunia Allah. Ini bukanlah klaim terhadap
kesempurnaan diri, melainkan pengakuan bahwa kebenaran sejati berasal dari Allah, dan
manusia selalu membutuhkan bimbingan-Nya.

Jika kita mempertimbangkan konteks keagamaan, ungkapan ini mengajarkan bahwa
kebenaran atau keadilan manusia hanyalah bayangan dari kebenaran ilahi yang lebih besar.
Meskipun kita berusaha hidup sesuai dengan nilai-nilai kebenaran, kita selalu bergantung
pada Allah untuk mendapatkan panduan dan kebenaran sejati.

Dengan demikian, "™wpp73-92" mengingatkan kita akan keterbatasan dan
ketergantungan kita sebagai manusia. Ungkapan ini membangun dasar kerendahan hati dan
kesadaran akan kebesaran Allah, serta menunjukkan bahwa dalam setiap langkah kebenaran
atau keadilan yang kita ambil, kita harus selalu merujuk kepada-Nya sebagai sumber segala
kebenaran yang mutlak. Segala kebenaran atau keadilan manusia hanya memiliki arti sejauh
itu merupakan cermin dari kebenaran Ilahi yang abadi.

Dalam ayat Yesaya 64:6, terdapat kata kerja yang cukup penting untuk dipahami
dalam konteks kalimat. Kata kerja ini muncul dalam bentuk kata kerja dan kata kerja pasif.

Mari kita bahas lebih rinci:

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 | 157



Andreas Kongres Pardingotan Simbolon; Ade Widi Christian; Alnodus Jamsenjos Indirwan Ziliwu:
Kesalehan atau Kebenaran: Analisis Terjemahan 1pp73-%2 (kol-sidqoténa) dalam Yesaya 64:6

1. Kata Kerja "xnv21" (u-khetame): Kata kerja ini berasal dari akar kata "x»y" (tamei), yang
berarti "tidak suci™ atau "najis" dalam bahasa Ibrani. Dalam konteks ayat ini, kata kerja
"Rnwa" (u-khetame) menggambarkan kondisi umat atau manusia, dengan makna “seperti
yang tidak suci™ atau "seperti yang najis.” Ini menyiratkan bahwa sesuatu atau seseorang
dianggap tidak suci atau najis dalam pandangan ilahi.

2. Kata Kerja Pasif "m1n2" (ka-ruakh): Kata kerja pasif ini berasal dari akar kata "m2"
(ruakh), yang berarti "angin" atau "roh." Dalam konteks ayat ini, kata kerja pasif "m12"
(ka-ruakh) menggambarkan tindakan yang terjadi pada subjek (kita semua). Ini digunakan
untuk menggambarkan bagaimana dosa-dosa atau kesalahan-kesalahan kita telah
"mengangkat kita pergi” atau "membawa kita pergi,” seperti angin yang membawa
sesuatu menjauh.

Dengan demikian, dalam ayat ini, kata kerja dan kata kerja pasif digunakan untuk
menyampaikan pemahaman tentang kondisi manusia yang dianggap tidak suci atau najis
dalam pandangan ilahi dan bagaimana dosa-dosa kita "mengangkat kita pergi" atau
"membawa kita pergi” menjauh dari kekudusan dan kasih karunia Allah. Ini adalah
gambaran penting dalam pesan nabi Yesaya tentang perlunya belas kasihan dan
penyelamatan dari Allah.!

Dalam ayat Yesaya 64:6, tidak ada kata sifat (adjektiva) yang digunakan. Ayat
tersebut lebih fokus pada perbandingan dan penyampaian pemahaman tentang kondisi
manusia dalam konteks kesucian dan dosa. Oleh karena itu, tidak ada kata sifat yang perlu
dijelaskan dalam ayat ini.'?

Namun, ayat ini menggunakan perbandingan dan kata-kata seperti "seperti yang tidak
suci" (xnua1 np2), "seperti helai daun™ (7%v2), dan "seperti selendang” (¥393). Meskipun ini
bukan kata sifat, mereka digunakan untuk menggambarkan kondisi dan keadaan dengan
membandingkan sifat-sifatnya dengan objek-objek yang relevan dalam gambaran nabi
Yesaya.

Jadi, dalam ayat ini, penekanan utama adalah pada pemahaman tentang keadaan umat
manusia dan perbandingan yang digunakan untuk menjelaskannya, daripada kata sifat yang

langsung menggambarkan sesuatu.

11 Lesley DiFransico, “‘He Will Cast Their Sins into the Depths of the Sea . . .” Exodus Allusions
and the Personification of Sin in Micah 7:7-20,” Vetus Testamentum 67, no. 2 (2017): 187-203.

12 Arie Shifman, ““A Scent’ of the Spirit: Exegesis of an Enigmatic Verse (Isaiah 11:3),” Journal of
Biblical Literature 131, no. 2 (2012).241-249

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 | 158



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 2, Desember 2023

Ayat Yesaya 64:6 adalah bagian dari kitab Yesaya dalam Alkitab, dan dapat
dikategorikan sebagai sastra religius atau sastra rohani. Ini adalah bagian dari tulisan nabi
Yesaya, yang secara tradisional dipandang sebagai tulisan kenabian yang memberikan
pesan-pesan ilahi.'®> Dalam konteks ini, ayat ini mengandung elemen-elemen sastra rohani,
termasuk perbandingan, retorika, dan bahasa yang khas digunakan dalam tulisan kenabian.

Salah satu elemen sastra yang dominan dalam ayat ini adalah perbandingan atau
metafora. Nabi Yesaya menggunakan perbandingan untuk menggambarkan kondisi manusia
dan dosa-dosa mereka.'* Misalnya, perbandingan "seperti yang tidak suci" atau "seperti yang
najis,” "seperti helai daun,” dan "seperti selendang” digunakan untuk mengilustrasikan
pemahaman tentang kondisi manusia dan bagaimana dosa-dosa mereka mengubahnya.®

Selain itu, ayat ini mengandung elemen sastra rohani lainnya seperti retorika dan
penggunaan bahasa yang kuat untuk menyampaikan pesan agama. Ini adalah ciri khas dari
tulisan kenabian dalam sastra Ibrani dan merupakan bagian penting dalam pemahaman teks-
teks religius seperti ini.

Konteks Historis

Konteks historis dari Yesaya 64:6 adalah dalam konteks umum nubuat-nubuat dalam
Kitab Yesaya. Dalam kitab ini, Yesaya mengungkapkan nubuat dan pesan-pesan dari Allah
kepada bangsa Israel, terutama berkaitan dengan dosa-dosa mereka, hukuman yang akan
datang, dan harapan akan pemulihan melalui pertobatan dan pengharapan pada Allah.® Ayat
ini khususnya merujuk kepada penyesalan dan kerendahan hati bangsa Israel dalam
mengakui dosa-dosa mereka dan kesadaran bahwa mereka bergantung sepenuhnya pada
Allah untuk pemulihan. Ayat ini menyampaikan gambaran bahwa bangsa Israel merasa
kotor dan layu akibat dosa-dosa mereka, dan mereka merindukan pemulihan melalui Allah.
Dengan kata lain, konteks historis Yesaya 64:6 adalah bagian dari pesan Yesaya kepada
bangsa Israel untuk memotivasi mereka untuk bertobat, mengakui dosa-dosa mereka, dan

mencari kembali Allah sebagai satu-satunya jalan pemulihan dari kejahatan mereka.’

13 Matthijs J de Jong, “Isaiah among the Ancient Near Eastern Prophets,” 2007,.

14 Hyuk-ki Kim, “The Role of Metaphors in the Interpretation of a Prophetic Discourse: A Linguistic
Analysis on Isaiah 40-55,” 2012

15 Edward Leroy Schaub, “The Consciousness of Sin,” Harvard Theological Review 5 (1912): 121
138.

16 Blazenka Scheuer, Sin and Punishment in the Book of Isaiah, ed. Lena-Sofia Tiemeyer, The
Oxford Handbook of Isaiah (Oxford University Press, 2021).

17 John C. Endres, “Tobit: A Review Note,” The Expository Times 113, no. 2 (November 2001): 54.

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 | 159



Andreas Kongres Pardingotan Simbolon; Ade Widi Christian; Alnodus Jamsenjos Indirwan Ziliwu:
Kesalehan atau Kebenaran: Analisis Terjemahan 1pp73-%2 (kol-sidqoténa) dalam Yesaya 64:6

Konteks Sastra

Konteks sastra Yesaya 64:6, kita akan fokus pada unsur-unsur sastra yang terdapat
dalam ayat ini. Yesaya 64:6 adalah sebuah ayat yang menggunakan perbandingan atau
metafora untuk menyampaikan pesan. Ayat ini menggunakan beberapa unsur sastra,
termasuk:

Metafora: Ayat ini menggunakan beberapa metafora untuk menggambarkan keadaan
dan perasaan bangsa Israel.® Sebagian besar ayat ini adalah perumpamaan tentang najis,
kain kotor, daun yang layu, dan daun yang dilenyapkan angin. Semua ini digunakan untuk
menggambarkan perasaan penyesalan, kerendahan hati, dan keadaan dosa bangsa Israel.
Personifikasi: Dalam ayat ini, bangsa Israel dipersonifikasikan seolah-olah mereka adalah
entitas hidup yang mampu merasakan dan mengalami keadaan dan perasaan tertentu. Ini
memberikan dimensi emosional kepada pesan ayat tersebut.®

Gaya Bahasa Puitis: Gaya bahasa puitis digunakan untuk mengungkapkan perasaan
dan pemikiran dengan cara yang artistik dan simbolis. Puisi sering digunakan dalam Alkitab
untuk menyampaikan pesan rohani.

Imagery (Imajinasi): Ayat ini menggunakan gambaran visual yang kuat untuk
menggambarkan keadaan bangsa Israel. Metafora tentang "kain kotor" dan "daun yang
dilenyapkan oleh angin™ menciptakan gambaran yang jelas tentang kerendahan hati dan
keadaan yang hancur akibat dosa.

Tone: Ayat ini memiliki tone yang sangat serius dan kerendahan hati. Penggunaan
metafora yang kuat menciptakan suasana yang mendalam dan penuh perasaan. Ini adalah
ayat yang mengekspresikan penyesalan dan kerendahan hati.

Kontras: Ayat ini menciptakan kontras antara kesalehan dan kesucian yang
diharapkan dengan keadaan dosa dan najis yang dihadapi oleh bangsa Israel. Kontras ini
menunjukkan perbedaan yang tajam antara apa yang diharapkan oleh Allah dan apa yang
sebenarnya dialami oleh bangsa Israel.

Simbolisme: Ayat ini menggunakan simbol-simbol seperti "kain kotor" dan "daun
yang dilenyapkan” untuk menggambarkan kondisi rohani. Simbolisme ini umum dalam
sastra Alkitab untuk menyampaikan pesan-pesan rohani dengan cara yang kuat dan

mendalam.

18 Randall Heskett, “The City, Destruction, and Native Israelite Genres,” in Reading the Book of
Isaiah: Destruction and Lament in the Holy Cities (New York: Palgrave Macmillan US, 2011), 31-48.

19 Jonathan Edwards, Sinners in the Hands of an Angry God, ed. Wilson H Kimnach, Kenneth P
Minkema, and Caleb J D Maskell (New Haven: Yale University Press, 2010).

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 | 160



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 2, Desember 2023

Refrein/Repetisi: Ayat ini menciptakan efek dengan menggunakan repetisi dalam
deskripsi kondisi bangsa Israel. Penggunaan repetisi dengan pernyataan seperti "kami
sekalian seperti” menciptakan kesan bahwa kerendahan hati dan dosa mereka begitu
mendalam sehingga perlu ditekankan berkali-kali.

Sintaksis: Struktur kalimat dalam ayat ini digunakan secara efektif untuk
membingkai perbandingan antara keadaan bangsa Israel yang rendah dan dosa-dosa mereka.
Struktur kalimat ini membantu dalam penggambaran yang kuat dan pengungkapan perasaan
penyesalan.

Hubungan Antara Frasa: Hubungan antara frasa "kami sekalian seperti seorang najis"
dan "segala kesalehan kami seperti kain kotor" menunjukkan perbandingan yang kuat antara
keadaan dosa dan kesucian yang diharapkan. Frasa-frasa ini bekerja bersama untuk
menciptakan gambaran yang kuat tentang kerendahan hati.

Resonansi Sastra: Ayat ini memiliki resonansi sastra yang kuat dengan penggunaan
metafora dan imajinatif yang mendalam. Hal ini menciptakan pengaruh emosional yang
besar dan membantu membangkitkan perasaan penyesalan dan kerendahan hati.

Dengan menggunakan unsur-unsur sastra ini, ayat ini menciptakan gambaran kuat
tentang keadaan bangsa Israel yang kotor oleh dosa-dosa mereka, merasa rendah diri, dan
kehilangan vitalitas mereka. Pesan dari ayat ini adalah bahwa manusia tidak dapat
menyelamatkan diri mereka sendiri dan mereka bergantung pada kasih karunia Allah untuk

pemulihan dan pengampunan.

Konteks Sosial Budaya

Konteks sosial dan budaya sangat penting dalam memahami Yesaya 64:6. Untuk
menganalisis konteks sosial dan budaya dari ayat ini, kita harus mempertimbangkan faktor-
faktor berikut:

Keadaan Sejarah: Pada waktu nabi Yesaya, bangsa Israel mengalami berbagai
tantangan sosial, politik, dan ekonomi. Mereka telah mengalami invasi dan penaklukan oleh
bangsa-bangsa asing seperti Asyur.?’ Konteks sejarah ini menciptakan ketidakstabilan sosial
dan politik yang dapat mempengaruhi kondisi spiritual dan moral bangsa Israel.

Agama dan Kultus: Pada masa itu, agama dan praktik ibadah memiliki peran sentral
dalam kehidupan masyarakat Israel. Ayat ini mencerminkan kesadaran bangsa Israel akan

dosa-dosa mereka dalam konteks keyakinan agama mereka. Mereka merasa bahwa dosa-

20 Reinhard G Kratz, “Israel in the Book of Isaiah,” Journal for the Study of the Old Testament 31,
no. 1 (September 2006): 103-128.

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 | 161



Andreas Kongres Pardingotan Simbolon; Ade Widi Christian; Alnodus Jamsenjos Indirwan Ziliwu:
Kesalehan atau Kebenaran: Analisis Terjemahan 1pp73-%2 (kol-sidqoténa) dalam Yesaya 64:6

dosa mereka telah memisahkan mereka dari Allah dan membuat mereka "najis" dalam
konteks agama.

Ritual Kebersihan: Konsep "najis" dan "kain kotor" dalam ayat ini juga terkait
dengan praktik kebersihan ritual dalam agama Yahudi.?* Ketika seseorang dianggap najis
atau kotor secara ritual, ada serangkaian prosedur kebersihan yang harus diikuti untuk
membersihkan diri dan memulihkan kekudusan. Ayat ini mencerminkan pentingnya ritual
kebersihan dalam budaya Israel.

Sifat Komunal Bangsa Israel: Konteks sosial dan budaya juga mencakup sifat
komunal masyarakat Israel pada masa itu. Mereka merasa terikat satu sama lain sebagai
bangsa dan memiliki tanggung jawab moral kolektif terhadap Allah.?? Kondisi spiritual dan
moral satu individu dapat berdampak pada seluruh komunitas.

Pesan Nabi: Nabi Yesaya berfungsi sebagai juru bicara Allah kepada bangsa Israel.
Pesan-pesan nabi pada masa itu sering kali mencerminkan kebutuhan untuk pertobatan dan
pengharapan akan pemulihan.? Pesan-pesan ini harus dipahami dalam konteks keseluruhan

situasi sosial dan budaya yang dihadapi oleh bangsa Israel.

Konteks Tempat

Ketika kita berbicara tentang konteks tempat dalam Yesaya 64:6, kita harus
memahami bahwa ayat ini tidak secara khusus mengacu pada lokasi fisik tertentu.
Sebaliknya, ayat ini lebih terkait dengan kondisi rohani dan moral bangsa Israel daripada
dengan lokasi geografis. Meskipun demikian, untuk memahami konteks tempat yang
mungkin mempengaruhi ayat ini, kita bisa mempertimbangkan hal berikut:

Bait Suci dan Tempat Ibadah: Pada masa itu, Bait Suci di Yerusalem adalah tempat
ibadah pusat bagi bangsa Israel. Ini adalah tempat di mana korban-korban dipersembahkan
dan berbagai upacara keagamaan dilakukan.?* Bangsa Israel memiliki hubungan spiritual
yang mendalam dengan Bait Suci, dan kesadaran akan kekudusan dan kesucian tempat itu
dapat memengaruhi pemahaman mereka tentang dosa dan keadaan mereka yang "najis."

Tempat-tempat Kudus Lainnya: Selain Bait Suci, ada juga tempat-tempat kudus

lainnya di seluruh Tanah Israel yang memiliki makna agama dan spiritual. Misalnya, ada

21 Mohammad Hashim Kamali, “The Principle of Original Cleanliness (Taharah),” ed. Mohammad
Hashim Kamali, Shariah and the Halal Industry (August 2021): 49-56.

22 Carol Meyers, “Procreation, Production, and Protection: Male-Female Balance in Early Israel,”
Journal of the American Academy of Religion LI, no. 4 (December 1983): 569-594.

23 Charles David Isbell, “The Limmi{dim in the Book of Isaiah,” Journal for the Study of the Old
Testament 34, no. 1 (September 2009): 99-109.

%M Goodman, “Chapter Four. The Temple in First-Century CE Judaism” (Leiden, The
Netherlands: Brill, 2007), 47-58.

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 | 162



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 2, Desember 2023

gunung-gunung suci seperti Gunung Sinai atau Gunung Zion yang memiliki makna
bersejarah dan religius bagi bangsa Israel.?® Tempat-tempat ini bisa menjadi tempat untuk

pertobatan dan upacara keagamaan.

Konteks Sejarah Gereja

Untuk memahami konteks sejarah gereja dari Yesaya 64:6, kita perlu mengingat
bahwa Yesaya adalah salah satu kitab dalam Perjanjian Lama (Tanakh) yang juga termasuk
dalam kanon Alkitab Kristen. Kitab Yesaya memuat nubuat-nubuat dari nabi Yesaya yang
hidup sekitar abad ke-8 SM hingga ke-7 SM di Kerajaan Yehuda. Namun, ketika Kita
berbicara tentang konteks sejarah gereja, kita berbicara tentang bagaimana teks Perjanjian
Lama seperti Yesaya 64:6 dilihat, diinterpretasikan, dan diaplikasikan dalam sejarah dan
teologi Gereja Kristen. Sejarah gereja melibatkan perkembangan dan evolusi keyakinan,
doktrin, dan praktik gereja Kristiani sepanjang waktu.?® Beberapa aspek penting dalam
pemahaman konteks sejarah gereja dari Yesaya 64:6 adalah:

Kedudukan Perjanjian Lama: Perjanjian Lama (yang mencakup Kitab Yesaya)
memiliki tempat yang penting dalam agama Kristen. Yesaya 64:6 adalah salah satu ayat
dalam Perjanjian Lama yang dipandang sebagai prafigurasi atau pranata terhadap
perkembangan doktrin Kristen yang lebih lanjut, khususnya mengenai dosa, pertobatan, dan
pemulihan melalui Yesus Kristus.

Konsep Dosa dan Pemulihan: Gereja Kristen, terutama pada awal-awalnya,
mengadopsi pemahaman mengenai dosa dan pemulihan yang sebagian besar berakar dalam
Perjanjian Lama. Ayat-ayat seperti Yesaya 64:6 digunakan untuk mengilustrasikan
kerendahan hati dan penyesalan manusia atas dosa-dosa mereka dan kebutuhan akan
penebusan.

Penggunaan dalam Khotbah dan Pengajaran: Ayat-ayat dari Kitab Yesaya, termasuk
Yesaya 64:6, sering kali diambil sebagai teks untuk khotbah dan pengajaran dalam gereja.
Mereka digunakan untuk mengajarkan mengenai pertobatan, kasih karunia Allah, dan
pentingnya menjaga hubungan dengan Tuhan.

Tradisi Teologis: Berbagai tradisi teologis dalam Gereja Kristen telah

mengembangkan pemahaman tentang dosa, pertobatan, dan pemulihan. Ayat-ayat seperti

% Eyal Ben Eliyahu, “The Rabbinic Polemic against Sanctification of Sites,” Journal for the Study
of Judaism 40, no. 2 (2009): 260-280.

% Jaime Navarro, Juan J Sendra, and Salvador Mufioz, “The Western Latin Church as a Place for
Music and Preaching: An Acoustic Assessment,” Applied Acoustics 70, no. 6 (2009): 781-789.

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 | 163



Andreas Kongres Pardingotan Simbolon; Ade Widi Christian; Alnodus Jamsenjos Indirwan Ziliwu:
Kesalehan atau Kebenaran: Analisis Terjemahan 1pp73-%2 (kol-sidqoténa) dalam Yesaya 64:6

Yesaya 64:6 memainkan peran dalam perkembangan teologi mengenai dosa asal,
pemurnian, dan pemulihan melalui Yesus Kristus.

Hubungan dengan Yesus Kristus: Dalam teologi Kristen, Yesus Kristus dianggap
sebagai Juruselamat dan Penebus dari dosa manusia. Ayat-ayat dalam Perjanjian Lama,
termasuk Yesaya 64:6, sering diinterpretasikan sebagai nubuat atau pranata yang mengarah
pada karya penyelamatan yang dilakukan oleh Yesus Kristus.

Konteks Teologis

Konteks teologis Yesaya 64:6 sangat penting dalam pemahaman ayat ini, terutama
dalam kerangka keyakinan agama Yahudi dan pemahaman teologi Kristen yang
berkembang. Berikut adalah penjelasan mengenai konteks teologis Yesaya 64:6:

Konsep Dosa: Dalam teologi agama Yahudi dan Kristen, dosa dianggap sebagai
pelanggaran terhadap hukum ilahi atau norma moral yang ditetapkan oleh Allah. Ayat ini
mencerminkan pemahaman dosa dalam konteks teologis, di mana bangsa Israel merasa
bahwa mereka telah berdosa dan menyadari perlunya pertobatan.

Pertobatan: Pertobatan adalah elemen penting dalam teologi yang mengacu pada
proses perubahan hati dan perilaku seseorang untuk berbalik kepada Allah dan
meninggalkan dosa. Ayat ini mencerminkan kerendahan hati dan penyesalan bangsa Israel,
serta tekad mereka untuk bertobat dan mencari pemulihan melalui Allah.

Kasih Karunia Allah: Dalam konteks teologis, kasih karunia Allah adalah tema yang
penting. Bangsa Israel pada masa itu percaya bahwa pemulihan dan pengampunan dosa
hanya bisa datang dari Allah yang pemurah dan penyayang.

Harapan Pemulihan: Ayat ini juga mencerminkan harapan akan pemulihan melalui
Allah. Bangsa Israel berharap bahwa Allah akan mengampuni dosa mereka dan
mengembalikan hubungan yang baik antara Allah dan umat-Nya.

Peran Nabi: Dalam teologi Yahudi, nabi seperti Yesaya dianggap sebagai perantara
antara Allah dan bangsa Israel. Pesan nabi-nabi ini memiliki nilai teologis yang besar, dan
ayat-ayat dalam kitab nabi seperti Yesaya dianggap memiliki kekuatan teologis yang
mendalam.

Hubungan dengan Kitab Suci Lainnya: Konteks teologis Yesaya 64:6 juga
melibatkan hubungannya dengan Kitab Suci lainnya. Dalam tradisi Kristen, Yesaya 64:6 dan
ayat-ayat lain dalam Perjanjian Lama sering diinterpretasikan dalam konteks Yesus Kristus

sebagai Penebus dosa dan perantara antara Allah dan manusia.

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 | 164



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 2, Desember 2023

Penggenapan Kaitan dengan Perjanjian Baru

Kain Kotor Kehidupan Manusia: Kebenaran Menurut Yesaya 64:6 dan Kritik Yesus
dalam Matius 5:20

Dalam perjalanan kehidupan keagamaan, banyak ajaran dan tulisan suci yang
menjadi landasan bagi kebenaran dan keadilan. Dalam dua ayat yang cukup mencolok, yakni
Yesaya 64:6 dan Matius 5:20, terungkap bagaimana kebenaran diartikan dan dihubungkan
dengan perbuatan manusia dalam konteks keagamaan.

Pandangan kebenaran yang ditemukan dalam kritik Yesus dalam Matius 5:20. Yesus
menyatakan, "Sebab Aku berkata kepadamu: Jika kebenaranmu tidak melebihi kebenaran
ahli-ahli Taurat dan orang-orang Farisi, kamu sekali-kali tidak akan masuk ke dalam
Kerajaan Sorga." Dalam konteks ini, Yesus menyoroti perilaku keagamaan yang hanya
terfokus pada pemenuhan aturan dan hukum tanpa disertai perubahan hati yang mendalam.

Yesus mengecam kebenaran yang hanya bersifat lahiriah, yang terlihat oleh orang
banyak, tanpa memperhatikan kebenaran batiniah dan niat sejati di dalam hati. la mengajak
untuk mencari kebenaran yang melibatkan transformasi internal, bukan hanya penampilan
eksternal. Dengan demikian, Yesus menekankan bahwa kehidupan keagamaan yang sejati
melibatkan lebih dari sekadar pemenuhan tuntutan hukum; melibatkan niat tulus dan relasi
yang benar dengan Allah.

Dalam kesimpulannya, kedua ayat tersebut menyajikan perspektif yang sejalan,
meskipun dalam konteks yang berbeda. Yesaya mengingatkan akan kelemahan manusia dan
kebutuhan akan campur tangan Tuhan, sementara Yesus menyoroti bahaya kehidupan
keagamaan yang hanya berfokus pada tindakan lahiriah tanpa perubahan hati. Bersama-
sama, keduanya mengajarkan bahwa kebenaran sejati melibatkan campur tangan ilahi,

transformasi batiniah, dan niat yang tulus dalam kehidupan keagamaan manusia.

Jalan, Kebenaran, dan Hidup: Pesan Kesejatian dalam Yohanes 14:6

Melanjutkan refleksi mengenai kebenaran dalam konteks keagamaan, kita
menemukan pencerahan lebih lanjut melalui perkataan Yesus dalam Injil Yohanes 14:6.
Dalam ayat ini, Yesus menyatakan, "Akulah jalan, kebenaran, dan hidup. Tidak ada seorang
pun yang datang kepada Bapa, kalau tidak melalui Aku." Ungkapan ini menghadirkan
dimensi baru dalam pemahaman kita tentang kebenaran. Yesus, dengan tegas menyatakan
dirinya sebagai jalan, kebenaran, dan hidup, memberikan perspektif yang memotong jauh
melampaui pengertian kebenaran dalam konteks keagamaan tradisional. Dia bukan hanya

mengajarkan kebenaran, melainkan Dia sendiri adalah manifestasi dari kebenaran itu.

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 | 165



Andreas Kongres Pardingotan Simbolon; Ade Widi Christian; Alnodus Jamsenjos Indirwan Ziliwu:
Kesalehan atau Kebenaran: Analisis Terjemahan 1pp73-%2 (kol-sidqoténa) dalam Yesaya 64:6

Dengan kata lain, kebenaran sejati tidak hanya ditemukan dalam ajaran atau perbuatan,
melainkan dalam hubungan pribadi dengan Yesus Kristus. Pernyataan ini mengecam
pandangan bahwa kebenaran dapat dicapai secara eksklusif melalui tindakan keagamaan
atau ketaatan terhadap hukum. Yesus menawarkan suatu paradigma baru di mana kebenaran
sejati terwujud dalam hubungan yang hidup dan pribadi dengan-Nya. la adalah jalan yang
membimbing, kebenaran yang menyatakan hakikat Ilahi, dan hidup yang memberi makna
sejati.

Dengan merunut kembali ke kritik Yesus terhadap kebenaran lahiriah dalam Matius
5:20, pengajaran-Nya dalam Yohanes 14:6 memberikan jawaban atas dilema tersebut.
Kebenaran sejati tidak hanya mencakup pemenuhan tuntutan hukum atau norma keagamaan,
tetapi lebih dari itu, kebenaran itu adalah kehidupan bersama dengan Kristus. Sebagai
jawaban terhadap dosa dan keterbatasan manusia yang disoroti dalam Yesaya 64:6, Yesus
mengajak untuk menemukan pemulihan dan kebenaran yang sejati melalui iman dan
hubungan dengan-Nya. Keselamatan bukanlah hasil usaha manusia semata, melainkan
anugerah dari Tuhan yang diwujudkan melalui iman penurutan dalam Yesus Kristus.
Dengan demikian, Yohanes 14:6 mengajarkan bahwa kebenaran sejati tidak dapat dicapai
secara terpisah dari Tuhan, melainkan hanya melalui hubungan yang hidup dengan-Nya.
Oleh karena itu, dalam perjalanan kehidupan keagamaan, manusia diundang untuk
memahami bahwa kebenaran sejati bukanlah konsep abstrak, melainkan pribadi yang hidup

dalam Yesus Kristus.

Ibadah dalam Roh dan Kebenaran: Mengungkap Realitas yang Lebih Dalam melalui
Yohanes 4:23

Penjelajahan akan kebenaran dan keadilan dalam konteks kehidupan keagamaan
menemukan kedalaman dan nuansa tambahan dalam perkataan Yesus yang tercatat dalam
Yohanes 4:23. Dalam ayat ini, Yesus menyatakan, "Tetapi saatnya datang, dan sekarang
sudah tiba, ketika para penyembah yang sejati akan menyembah Bapa dalam roh dan
kebenaran, sebab Bapa menghendaki penyembah-penyembah seperti itu.” Pernyataan ini
membuka tabir pemahaman ibadah yang mendalam, yang melampaui ritual-ritual eksternal
semata dan menekankan esensi koneksi spiritual yang tulus. Mengaitkan antara Yesaya 64:6,
Matius 5:20, dan Yohanes 14:6, kata-kata Yesus dalam Yohanes 4:23 berfungsi sebagai
jembatan, membimbing kita ke inti ibadah yang otentik.

Pemahaman tradisional akan kebenaran dan kebenaran sering kali melibatkan

ketaatan pada hukum agama dan praktik-praktik eksternal. Namun, Yesus memperkenalkan

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 | 166



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 2, Desember 2023

pergeseran paradigma dengan menyoroti pentingnya menyembah dalam roh dan kebenaran.
Rujukan kepada penyembahan "dalam roh" mengimplikasikan koneksi dalam yang
mendalam dengan Allah. Ini mengisyaratkan bahwa ibadah yang otentik berasal dari batin
yang terdalam, melibatkan jiwa dan roh penyembah. Ini sejalan dengan kritik dalam Matius
5:20, di mana Yesus menantang tampilan lahiriah yang dangkal mengenai kebenaran,
menekankan perlunya transformasi tulus dari hati. Lebih lanjut, penyembahan "dalam
kebenaran™ menandakan sebuah penyembahan yang berakar pada realitas siapa Allah
sebenarnya. Ini melampaui pengamalan upacara dan interpretasi hukum secara legalistik.
Sebaliknya, hal ini memanggil para percaya untuk bertemu dengan Allah sebagaimana Dia
sejati, mengakui sifat-Nya, karakter-Nya, dan wahyu kebenaran yang ditemukan dalam
Yesus Kristus (Yohanes 14:6). Bila dipertimbangkan bersama-sama dengan Yesaya 64:6
yang mengakui ketidaksempurnaan bawaan manusia, dan Matius 5:20 yang mengkritik
pemahaman dangkal akan kebenaran, Yohanes 4:23 mengajak untuk sebuah ibadah yang
mengakui kelemahan manusia namun mencari koneksi yang tulus dengan Allah. Ini sejalan
dengan ide bahwa kebenaran sejati dan ibadah otentik tidak dapat dicapai semata-mata
melalui usaha manusia atau pertunjukan keagamaan.

Pada intinya, Yohanes 4:23 mengundang para percaya untuk merangkul pemahaman
holistik tentang ibadah—sebuah ibadah yang melibatkan seluruh diri mereka, ditandai
dengan kejujuran, keterbukaan, dan koneksi intim dengan Yang llahi. Ini menempatkan
ibadah sebagai pengalaman transformasional dan relasional, bukan sekadar ketaatan kaku
pada praktik-praktik eksternal. Dalam kehidupan keagamaan yang terus berkembang, kata-
kata Yesus ini membimbing para percaya menuju ekspresi iman yang lebih dalam dan
otentik, di mana ibadah menjadi perjumpaan yang mendalam dan intim dengan Allah dalam

roh dan kebenaran.

Ketika Kebenaran Menantang Kemunafikan, kecurangan: Refleksi pada Yohanes 8:44
Dalam eksplorasi konsep kebenaran, kita diperkenalkan pada tantangan dan kontras
yang tajam melalui perkataan Yesus dalam Yohanes 8:44. Dalam ayat ini, Yesus
menyatakan, "Iblis adalah bapamu, dan keinginan bapamu hendak kamu lakukan. la adalah
pembunuh manusia dari awal dan tidak berdiri di dalam kebenaran, karena di dalamnya tidak
ada kebenaran. Apabila ia berkata dusta, ia berkata sesuai kebiasaannya sendiri, karena ia
adalah pendusta dan bapanya pendusta itu.” Pernyataan Yesus ini menciptakan pemisahan
tajam antara kebenaran dan kejahatan. Dalam konteks ini, kebenaran bukan hanya sekedar
suatu konsep, melainkan merupakan realitas yang menantang setiap kebohongan dan

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 | 167



Andreas Kongres Pardingotan Simbolon; Ade Widi Christian; Alnodus Jamsenjos Indirwan Ziliwu:
Kesalehan atau Kebenaran: Analisis Terjemahan 1pp73-%2 (kol-sidqoténa) dalam Yesaya 64:6

kecurangan. Yohanes 8:44 membuka tirai ke kebenaran mutlak dan mengungkap sifat
melawan kebenaran dari pihak yang menolak terang-Nya. Melihat kaitannya dengan konteks
sebelumnya, khususnya Yohanes 4:23 dan Matius 5:20, di mana Yesus menekankan
pentingnya penyembahan dalam roh dan kebenaran, Yohanes 8:44 menyoroti kontras antara
kehidupan yang dilandasi oleh kebenaran dan kehidupan yang dikuasai oleh kebohongan.
Sementara penyembah sejati mencari kebenaran dalam roh dan mengasihi kebenaran (Yoh.
4:23; Mat. 5:20), Yohanes 8:44 menunjukkan bahwa kebenaran tidak ada dalam orang yang
menolak cahaya dan memilih berjalan dalam kegelapan.

Dalam mengaitkan konsep ini dengan ayat-ayat sebelumnya, kita memahami bahwa
kebenaran bukan hanya tentang konsep moral atau spiritual, melainkan tentang realitas
eksistensial yang mengarah pada hidup atau mati. Yohanes 8:44 membuka mata Kita
terhadap konflik batin dan spiritual yang melibatkan pertarungan antara kebenaran dan
kejahatan, yang tidak hanya terbatas pada tataran lahiriah, tetapi mencapai dimensi yang
lebih dalam. Ayat ini juga menyuguhkan pemahaman bahwa kebenaran sejati bersumber
dari karakter llahi yang tulus dan benar. Dalam kehidupan keagamaan, di mana manusia
mungkin tergoda untuk memutarbalikkan kebenaran untuk memenuhi keinginan diri,
Yohanes 8:44 mengajak untuk introspeksi mendalam mengenai motivasi dan prinsip yang
mendasari tindakan dan niat.

Sebagai akhir dari pematangan konsep kebenaran dalam Yohanes 8:44, Kkita
diingatkan bahwa perjuangan antara kebenaran dan kebohongan bukanlah sekadar
pertarungan ideologis, melainkan pertarungan spiritual yang melibatkan hati dan jiwa
manusia. Sementara Yohanes 4:23 mengajak pada penyembahan dalam roh dan kebenaran,
Yohanes 8:44 memberikan peringatan tegas akan bahaya mengikuti jalan kebohongan, yang
akhirnya akan menghancurkan kedamaian dan kebenaran yang sejati dalam kehidupan

keagamaan dan kemanusiaan.

Kesalehan Manusia dalam Bayang-bayang Dosa dan Cahaya Kesucian: Kaitan dengan
Ibrani 5:7

Ibrani 5:7 memaparkan kesalehan Yesus, "Kristus dalam masa hidup-Nya di dunia
dengan suara yang nyaring dan dengan tangis yang penuh pengharapan dan doa kepada Dia
yang dapat menyelamatkan Dia dari maut.” Melalui lensa kesalehan Yesus dalam Ibrani
5:7, kita menyaksikan kontras yang luar biasa. Yesus, Sang Kepala Gereja, menghadapi
dunia dengan suara yang menyayat hati dan doa penuh pengharapan. Terdalam dalam
penderitaan dan kehidupan-Nya, la tidak pernah terjerumus ke dalam dosa. Dalam setiap

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 | 168



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 2, Desember 2023

tindakan dan kata-Nya, terpancar kesalehan sejati yang murni dan tak tercemar. Kesalehan
Yesus yang tanpa dosa menjadi landasan harapan bagi umat manusia. Sementara Yesaya
64:6 menggambarkan manusia yang penuh dosa dan tak berdaya, Ibrani 5:7 menawarkan
gambaran kesalehan yang tidak tercemar dan pengorbanan yang penuh kasih. Yesus, sebagai
teladan kesalehan sejati, tidak hanya mengajarkan jalan kebenaran, melainkan la sendiri
adalah Jalan, dan la membuka jalan bagi manusia untuk menemukan kehidupan yang sejati.

Perbandingan antara kesalehan manusia dan kesalehan Yesus menciptakan
pemahaman mendalam tentang konsekuensi dari kesalahan dan kekudusan. Kesalehan
manusia yang palsu, yang tercermin dalam dosa dan kotoran moral, menghantarkan menuju
kematian rohani. Namun, kesalehan sejati yang tampak dalam hidup Yesus memancarkan
kehidupan dan kebangkitan. Dalam konteks ini, Ibrani 5:7 memberikan wawasan bahwa
kesalehan sejati tidak hanya mencakup kebebasan dari dosa, tetapi juga keterhubungan
dengan kehendak dan kasih Allah. Kesalehan seperti Yesus bukanlah norma yang tidak
tercapai, melainkan undangan kepada umat manusia untuk hidup dalam ketaatan dan
kekudusan yang diberikan oleh kasih karunia Allah. Sebagai kesimpulan, perbandingan
antara kesalehan manusia yang tercemar dosa (Yes. 64:6) dan kesalehan sejati yang
diteladankan oleh Yesus (lbr. 5:7) membentuk narasi tentang pengharapan dan
penyelamatan. Kesalehan sejati adalah kebenaran hidup yang membawa kebangkitan,
mengingatkan kita bahwa dalam kesalehan sejati, manusia seperti Yesus akan dibangkitkan

menuju hidup yang kekal bersama-Nya.

Jalan Menuju Kesucian, Kebenaran, Kesalehan: kaitan dengan 2 Petrus 1:5-9
Dalam kasih karunia, Yesus Kristus menunjukkan jalan menuju kesucian, kebenaran,

dan kesalehan sejati melalui tahapan-tahapan yang diajarkan dalam 2 Petrus 1:5-9.

1. Iman: "Buatlah sungguh-sungguh untuk menambahkan kepada imanmu kebajikan."
Langkah pertama menuju kesucian adalah iman yang kokoh. Iman menjadi fondasi yang
memungkinkan seseorang membuka diri terhadap pengaruh ilahi yang dapat memimpin
mereka ke jalan kebenaran.

2. Kebajikan: "kebajikanmu pengetahuan.” Setelah iman kokoh, langkah berikutnya adalah
menambahkan kebajikan dalam tindakan dan karakter. Kebajikan bukan hanya sekadar
perbuatan baik, tetapi juga refleksi dari hati yang tulus dan berhubungan erat dengan
kebenaran.

3. Pengetahuan: "pengetahuanmu penguasaan diri." Pengetahuan adalah langkah ketiga
yang mengarah kepada penguasaan diri. Pemahaman yang mendalam tentang kebenaran

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 | 169



Andreas Kongres Pardingotan Simbolon; Ade Widi Christian; Alnodus Jamsenjos Indirwan Ziliwu:
Kesalehan atau Kebenaran: Analisis Terjemahan 1pp73-%2 (kol-sidqoténa) dalam Yesaya 64:6

akan membimbing seseorang untuk mengendalikan hawa nafsu dan mengarahkannya
pada jalan yang benar.

4. Penguasaan Diri: "penguasaan dirimu ketekunan." Dengan penguasaan diri, seseorang
dapat mengembangkan ketekunan. Ketekunan memungkinkan individu untuk bertahan
dan terus berusaha mencapai kesucian, bahkan ketika menghadapi cobaan atau godaan.

5. Ketekunan: "ketekunanmu ketakwaan." Akhirnya, tahapan terakhir menuju kesucian
adalah ketakwaan. Ketakwaan mencerminkan hubungan yang dalam dan patuh terhadap
kehendak Allah. Ini adalah puncak dari perjalanan menuju kesucian, kebenaran, dan
kesalehan sejati.

Namun, 2 Petrus 1:9 memberikan peringatan penting. Jika seseorang kekurangan
tahap-tahap ini, ia "buta dan kelupaan akan diajaknya.” Dalam konteks kesalehan dan
kebenaran sejati, keengganan untuk mengikuti tahap-tahap ini dapat mengakibatkan
kebutaan rohaniah dan kelupaan akan kebenaran ilahi.

Dengan merenungkan Yesaya 64:6 dan 2 Petrus 1:5-9, kita diingatkan akan
kelemahan manusia, tetapi juga diberikan petunjuk yang jelas tentang bagaimana mengatasi
kelemahan tersebut melalui jalan yang diterangi oleh Yesus Kristus. Kesalehan sejati
bukanlah hasil dari usaha manusia semata, melainkan anugerah ilahi yang membutuhkan
keterlibatan pribadi dan komitmen untuk mengikuti jejak-Nya. Dalam perjalanan menuju
kesucian, kebenaran, dan kesalehan, kita menggenggam tangan-Nya, melewati setiap tahap

dengan iman yang kokoh dan tekad untuk meneladani teladan-Nya yang suci.

KESIMPULAN

Dalam memahami perjalanan kesalehan dan kebenaran sejati melalui perspektif
Kitab Suci, kita dibimbing oleh ayat-ayat yang mencakup Yesaya 64:6, lbrani 5:7, dan 2
Petrus 1:5-9. Kesimpulan yang dapat diambil dari refleksi ini menawarkan wawasan
mendalam tentang kondisi manusia, jalan menuju kebenaran, dan petunjuk praktis untuk
mencapai kesalehan sejati.

Pertama, Yesaya 64:6 memberikan pemahaman akan kelemahan manusia dalam
mencapai kesalehan sejati. Dosa menjadi penghalang yang tak terelakkan, dan kebenaran
lahiriah manusia dianggap sebagai kain kotor. Hal ini menegaskan bahwa manusia, dengan
segala usaha dan kemampuannya, tidak mampu menyucikan dirinya sendiri tanpa campur
tangan ilahi.

Namun, dalam bayang-bayang kelemahan tersebut, muncul cahaya harapan melalui
Ibrani 5:7. Kesalehan Yesus Kristus yang tanpa dosa menjadi inspirasi dan teladan. Dengan

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 | 170



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 2, Desember 2023

suara yang merdu dan doa yang sungguh-sungguh, Dia membuka jalan bagi umat manusia
menuju kesucian. Dalam kesalehan-Nya, kita menemukan rahmat dan teladan yang
memimpin kita melewati kegelapan dosa menuju terang kasih karunia-Nya.

Terakhir, dalam petunjuk praktis dari 2 Petrus 1:5-9, kita menemukan langkah-
langkah konkret menuju kesucian dan kebenaran sejati. Tahapan ini, mulai dari iman hingga
ketakwaan, membentuk suatu perjalanan spiritual yang memungkinkan pertumbuhan dan
transformasi. Namun, peringatan di 2 Petrus 1:9 mengingatkan kita bahwa kelalaian dalam
tahapan ini dapat menyebabkan kebutaan rohaniah dan kelupaan akan kebenaran.

Dengan demikian, kesimpulan dari refleksi ini menawarkan gambaran tentang
realitas dosa manusia, harapan melalui kasih karunia Yesus Kristus, dan langkah-langkah
konkret dalam menapaki jalan kesucian. Kesucian sejati tidak hanya melibatkan pemahaman
intelektual atau tindakan lahiriah semata, melainkan juga melibatkan hati yang tulus dan
keterhubungan yang erat dengan kehendak Allah. Dalam pencarian kesalehan sejati, kita
dipandu untuk mengikuti jejak Sang Guru, Yesus Kristus, dan dengan tekun

memperjuangkan pertumbuhan rohaniah menuju kebenaran dan kasih-Nya.

REFERENSI

Ben-Noun, Liubov Louba. “What Is the Biblical Attitude towards Personal Hygiene during
Vaginal Bleeding?” European journal of obstetrics, gynecology, and reproductive
biology 106 1 (2003): 99-101.

Clark, Gillian. “Rod, Line and Net: Augustine on the Limits of Diversity.” Studies in
Church History 43 (March 2007): 80—99.

DiFransico, Lesley. ““He Will Cast Their Sins into the Depths of the Sea . . .” Exodus
Allusions and the Personification of Sin in Micah 7:7-20.” Vetus Testamentum 67,
no. 2 (2017): 187-203.

Edwards, Jonathan. Sinners in the Hands of an Angry God. Edited by Wilson H Kimnach,
Kenneth P Minkema, and Caleb J D Maskell. New Haven: Yale University Press,
2010.

Eliyahu, Eyal Ben. “The Rabbinic Polemic against Sanctification of Sites.” Journal for the
Study of Judaism 40, no. 2 (2009): 260-280.

Goodman, M. “Chapter Four. The Temple in First-Century CE Judaism.” 47-58. Leiden,
The Netherlands: Brill, 2007.

Guterman, Mark A. “Observance of the Laws of Family Purity in Modern—Orthodox
Judaism.” Archives of Sexual Behavior 37 (2008): 340—345.

Heskett, Randall. “The City, Destruction, and Native Israclite Genres.” In Reading the
Book of Isaiah: Destruction and Lament in the Holy Cities, 31-48. New York:
Palgrave Macmillan US, 2011.

Isbell, Charles David. “The Limmiidim in the Book of Isaiah.” Journal for the Study of the
Old Testament 34, no. 1 (September 2009): 99-109.

John C. Endres. “Tobit: A Review Note.” The Expository Times 113, no. 2 (November
2001): 54.

de Jong, Matthijs J. “Isaiah among the Ancient Near Eastern Prophets,” 2007.

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |171



Andreas Kongres Pardingotan Simbolon; Ade Widi Christian; Alnodus Jamsenjos Indirwan Ziliwu:
Kesalehan atau Kebenaran: Analisis Terjemahan 1pp73-%2 (kol-sidqoténa) dalam Yesaya 64:6

Kamali, Mohammad Hashim. “The Principle of Original Cleanliness (Taharah).” Edited by
Mohammad Hashim Kamali. Shariah and the Halal Industry (August 2021): 49—
56.

Kim, Hyuk-ki. “The Role of Metaphors in the Interpretation of a Prophetic Discourse: A
Linguistic Analysis on Isaiah 40-55,” 2012.

Kratz, Reinhard G. “Israel in the Book of Isaiah.” Journal for the Study of the Old
Testament 31, no. 1 (September 2006): 103-128.

Meyers, Carol. “Procreation, Production, and Protection: Male-Female Balance in Early
Israel.” Journal of the American Academy of Religion LI, no. 4 (December 1983):
569-594.

Navarro, Jaime, Juan J Sendra, and Salvador Mufioz. “The Western Latin Church as a
Place for Music and Preaching: An Acoustic Assessment.” Applied Acoustics 70,
no. 6 (2009): 781-789.

Ngong, David Tonghou. “Theology as the Construction of Piety: A Critique of the
Theology of Inculturation and the Pentecostalization of African Christianity.”
Journal of Pentecostal Theology 21 (2012): 344-362.

O’Callaghan, Paul. “Luther and ‘Sola Gratia’: The Rapport Between Grace, Human
Freedom, Good Works and Moral Life.” Scripta Theologica 49 (2017): 193-212.

Roy, F., and Melugin. “Texts to Transform Life: Reading Isaiah as Christians,” 2005.

Schaub, Edward Leroy. “The Consciousness of Sin.” Harvard Theological Review 5
(1912): 121-138.

Scheuer, Blazenka. Sin and Punishment in the Book of Isaiah. Edited by Lena-Sofia
Tiemeyer. The Oxford Handbook of Isaiah. Oxford University Press, 2021.

Selke, Esther Abbetmeyer. “The Relation of Martin Luther to Evangelical Religion.”
Review & Expositor 29, no. 2 (April 1932): 182-192.

Shifman, Arie. ““A Scent’ of the Spirit: Exegesis of an Enigmatic Verse (Isaiah 11:3).”
Journal of Biblical Literature 131, no. 2 (2012).

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |172



