
Angelion 

Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen  

Vol 4, No 2, Desember 2023; 146-172; doi.org/10.38189/jan.v4i2.664  
e-ISSN : 2723-3324 
Available at: e-journal.sttberitahidup.ac.id/index.php/jan/index 
 

 

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |146 

Kesalehan atau Kebenaran: Analisis Terjemahan ּינו ֵ֑ ל־צִדְקֹת   כָּ
(kol-ṣiḏqōtếnû) dalam Yesaya 64:6 

Andreas Kongres Pardingotan Simbolon1 
kongrescr1@gmail.com  

Ade Widi Christian2 
adewidichristian@gmail.com  

Alnodus Jamsenjos Indirwan Ziliwu3 

alnodusziliwu@gmail.com   

 

Abstract 

Isaiah 64:6, which states that "all our righteousness" is like filthy rags, has been the subject 

of debate and discussion in Christian theology. This journal aims to explore the concept of 

righteousness as a condition for human salvation in interpreting this verse. The journal 

begins by conducting an in-depth analysis of Isaiah 64:6, highlighting keywords such as 

"filthy rags, menstruation, righteousness, or piety," as well as the textual context within 

prophetic writings. In this analysis, I argue that human righteousness plays a crucial role in 

salvation. I describe how righteousness, as a manifestation of humility and repentance, can 

be the first step in seeking the grace of God and faith in Jesus Christ. Over time, this journal 

elaborates on how righteousness can become a determining factor in the relationship 

between humans and God. The goal of this journal is to convey the idea that human 

righteousness can be a prerequisite that leads people into the embrace of God's grace. It is 

an effort to delve into the meaning and role of righteousness in Christian theology and to 

provide a perspective that supports the notion that righteousness is a key factor in the 

journey toward salvation. 

Keywords: filthy rags; menstruation; righteousness; piety; sin 

Abstrak 

Yesaya 64:6, yang menyatakan bahwa "seluruh kebenaran kita" adalah seperti kain kotor, 

telah menjadi bahan perdebatan dan diskusi dalam teologi Kristen. Jurnal ini bertujuan untuk 

mengeksplorasi konsep kebenaran sebagai syarat keselamatan manusia dalam menafsirkan 

ayat ini. Jurnal ini dimulai dengan melakukan analisis mendalam terhadap Yesaya 64:6, 

dengan menyoroti kata kunci seperti "kain kotor, menstruasi, kebenaran, atau kesalehan," 

serta konteks tekstual dalam tulisan-tulisan kenabian. Dalam analisis ini, saya berpendapat 

bahwa kebenaran manusia memainkan peran penting dalam keselamatan. Saya menjelaskan 

bagaimana kebenaran, sebagai manifestasi dari kerendahan hati dan pertobatan, dapat 

menjadi langkah pertama dalam mencari kasih karunia Allah dan iman kepada Yesus 

 
1 Sekolah Tinggi Teologi Injili Indonesia, Yogyakarta 
2 Sekolah Tinggi Teologi Injili Indonesia, Yogyakarta 
3 Sekolah Tinggi Teologi Injili Indonesia, Yogyakarta 

mailto:kongrescr1@gmail.com
mailto:adewidichristian@gmail.com
mailto:alnodusziliwu@gmail.com


Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 2, Desember 2023 

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |147 

Kristus. Seiring berjalannya waktu, jurnal ini menguraikan bagaimana kebenaran dapat 

menjadi faktor penentu dalam hubungan antara manusia dengan Allah. Tujuan dari jurnal ini 

adalah untuk menyampaikan gagasan bahwa kebenaran manusia dapat menjadi prasyarat 

yang membawa manusia ke dalam pelukan kasih karunia Allah. Ini adalah upaya untuk 

menggali makna dan peran kebenaran dalam teologi Kristen dan untuk memberikan 

perspektif yang mendukung gagasan bahwa kebenaran adalah faktor kunci dalam perjalanan 

menuju keselamatan. 

Kata-kata kunci: kain kotor; menstruasi; kebenaran; kesalehan; dosa 

 

PENDAHULUAN  

Dalam kerangka teologi Kristen, pertanyaan mendasar tentang bagaimana manusia 

dapat mencapai keselamatan dan menghadap Allah yang kudus telah menjadi subjek 

perenungan dan perdebatan yang mendalam. Banyak ayat dalam Alkitab telah menjadi pusat 

perhatian dalam upaya menjawab pertanyaan-pertanyaan ini, dengan salah satunya adalah 

Yesaya 64:6 yang mengatakan, "Segala kesalehan kita seperti kain kotor." Ayat ini 

membawa kita pada pertanyaan penting: Apakah kesalehan adalah faktor penentu dalam 

pencarian kasih karunia Allah, ataukah peran kesalehan dalam perjalanan keselamatan 

manusia dapat diabaikan? Namun, dalam upaya untuk menjawab pertanyaan ini, kita perlu 

melihat konteks yang lebih luas, termasuk implikasi dari ayat-ayat Alkitab lainnya. Salah 

satunya adalah Yohanes 4:23, yang mengajarkan bahwa "Bapa mencari penyembah dalam 

roh dan kebenaran." Apa yang mungkin menjadi hubungan antara kesalehan manusia dan 

penyembahan dalam roh dan kebenaran ini? Apakah kesalehan menjadi unsur penting dalam 

penyembahan yang diinginkan oleh Allah? Tetapi pemahaman ini tidak berhenti di situ, 

karena kita juga harus mempertimbangkan pandangan yang diberikan oleh para Rasul dan 

pengajaran dalam Perjanjian Baru. Kisah Para Rasul 3:12 mengilustrasikan bagaimana 

kesalehan dapat menciptakan kesempatan untuk memberikan kesaksian dan memberitakan 

firman Allah. Selanjutnya, dalam 1 Timotius 2:2, kita menemukan perintah untuk berdoa 

bagi mereka yang berwenang dalam kekuasaan dan pemerintahan, yang mencerminkan 

pentingnya kesalehan dalam konteks sosial dan politik. Ibrani 5:7 memberikan gambaran 

tentang kehidupan doa dan kesalehan Yesus Kristus sendiri, yang menjadi teladan bagi kita 

dalam menjalani kehidupan rohani yang penuh dengan pengabdian dan ketaatan kepada 

Allah. Terakhir, dalam 2 Petrus 1:7, kesalehan tercantum sebagai salah satu atribut dalam 

daftar perkembangan rohani, menunjukkan bahwa kesalehan adalah karakteristik yang 

sangat dihargai dalam pertumbuhan dan kedewasaan iman. 



Andreas Kongres Pardingotan Simbolon; Ade Widi Christian; Alnodus Jamsenjos Indirwan Ziliwu:  
Kesalehan atau Kebenaran: Analisis Terjemahan ּינו ֵ֑ ל־צִדְקֹת   dalam Yesaya 64:6 (kol-ṣiḏqōtếnû) כָּ

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |148 

Penelitian ini akan menjelajahi konsep kesalehan sebagai faktor penentu dalam tafsir 

Yesaya 64:6 dan mencoba untuk menyatukannya dengan pernyataan Yesus dalam Matius 

5:20, pengajaran-Nya tentang penyembahan dalam roh dan kebenaran dalam Yohanes 4:23, 

serta pandangan para Rasul dalam Kisah Para Rasul 3:12, 1 Timotius 2:2, Ibrani 5:7, dan 2 

Petrus 1:7. Dengan menggali dan merumuskan pemahaman yang lebih dalam tentang peran 

kesalehan dalam konteks perjanjian baru dan pengajaran Alkitab, kita dapat menghadirkan 

perspektif yang lebih kaya dan mendukung gagasan bahwa kesalehan adalah faktor kunci 

dalam perjalanan manusia menuju keselamatan dan dalam hubungannya dengan Allah. 

Selain itu penelitian ini juga akan membahas Hukum Taurat yang berkaitan dengan 

perempuan yang mengalami pendarahan dapat ditemukan dalam Kitab Imamat, khususnya 

dalam Imamat 15:19-33. Hukum ini menjelaskan tata cara dan hukum yang harus diikuti 

oleh perempuan yang mengalami pendarahan, dan mereka digolongkan sebagai "najis" 

dalam konteks hukum kebersihan Taurat.4 Hukum Kebersihan: Perempuan yang mengalami 

pendarahan dianggap "najis" selama masa pendarahannya. Ini berarti mereka dianggap tidak 

suci dan harus menjalani periode kebersihan setelah pendarahan selesai.5 Pengucilan 

Sementara: Selama masa pendarahan, perempuan tersebut diharuskan menjauhi tempat-

tempat ibadah, orang-orang suci, dan terutama tidak boleh menyentuh benda-benda suci. 

Mereka juga harus menghindari hubungan seksual. Masa Kebersihan: Setelah pendarahan 

berakhir, perempuan tersebut harus menjalani periode kebersihan selama beberapa hari. 

Setelah periode ini berakhir, mereka dapat kembali ke tempat ibadah dan melakukan 

tindakan keagamaan seperti biasa. Hukum Higienis: Hukum ini juga mencakup petunjuk 

tentang bagaimana menghadapi pakaian atau benda-benda yang mungkin terkontaminasi 

oleh pendarahan. Benda-benda ini juga dianggap najis dan harus dibersihkan. Akan 

dijelaskan kaitan kain kotor dan kesalehan itu. 

"Sebaliknya dari pandangan tradisional, saya akan mengajukan argumen bahwa 

kesalehan bukanlah hal yang tidak relevan dalam pencarian kasih karunia Allah. Sebaliknya, 

kesalehan merupakan syarat manusia yang mendahului proses penyelamatan, menggiring 

mereka menuju pertobatan, kasih karunia Allah, dan iman dalam Yesus Kristus."6  

 
4 Liubov Louba Ben-Noun, “What Is the Biblical Attitude towards Personal Hygiene during Vaginal 

Bleeding?,” European journal of obstetrics, gynecology, and reproductive biology 106 1 (2003): 99–101,. 
5 Mark A Guterman, “Observance of the Laws of Family Purity in Modern–Orthodox Judaism,” 

Archives of Sexual Behavior 37 (2008): 340–345,. 
6 David Tonghou Ngong, “Theology as the Construction of Piety: A Critique of the Theology of 

Inculturation and the Pentecostalization of African Christianity,” Journal of Pentecostal Theology 21 (2012): 

344–362,. 



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 2, Desember 2023 

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |149 

Pertama, kaitan antara kesalehan dan keselamatan dalam literatur teologi Kristen. 

Meskipun banyak penelitian telah dilakukan tentang peran kesalehan dalam keselamatan 

manusia, ada kesenjangan dalam kajian yang secara khusus mengintegrasikan pandangan 

teologi Kristen yang berfokus pada Yesaya 64:6 dengan pandangan para Rasul dan 

pengajaran dalam Perjanjian Baru, seperti yang terdapat dalam Yohanes 4:23, Kisah Para 

Rasul 3:12, 1 Timotius 2:2, Ibrani 5:7, dan 2 Petrus 1:7.7 Penelitian yang mendalam tentang 

bagaimana teologi Kristen menggabungkan konsep kesalehan sebagai syarat awal dalam 

perjalanan keselamatan manusia adalah aspek yang belum banyak dieksplorasi. 

Kedua, dampak kesalehan dalam pelayanan dan pemberitaan Kristen. Penelitian 

telah banyak difokuskan pada pengertian konsep kesalehan dalam teologi Kristen, namun, 

ada kebutuhan untuk memahami dampak praktis dari kesalehan dalam konteks pelayanan 

Kristen dan pemberitaan Injil. Bagaimana kesalehan memengaruhi cara seorang Kristen 

memberikan kesaksian, melayani sesama, dan berpartisipasi dalam pekerjaan pemberitaan 

adalah area penelitian yang masih kurang mendalam. 

Ketiga, kesalehan dalam konteks masyarakat yang beragam. Ada perbedaan dalam 

pandangan kesalehan dalam berbagai tradisi Kristen dan dalam konteks masyarakat yang 

beragam. Penelitian yang memeriksa bagaimana pandangan kesalehan bervariasi di antara 

berbagai aliran teologi Kristen dan dalam konteks sosial yang berbeda bisa memberikan 

wawasan yang lebih kaya tentang implikasi teologis dan praktis dari kesalehan. 

Keempat, kesalehan sebagai faktor kunci dalam proses pertobatan. Meskipun telah 

ada banyak perdebatan tentang apakah kesalehan adalah syarat awal dalam proses 

pertobatan, belum ada penelitian yang memadai yang mengkaji bagaimana kesalehan dapat 

memengaruhi langkah pertama dalam pertobatan seseorang. Penelitian lebih lanjut dapat 

menggali peran kesalehan dalam menggerakkan seseorang menuju pertobatan dan 

hubungannya dengan anugerah Allah.  

METODE 

Dalam penelitian teologis yang metode kualitatif menggali konsep kesalehan dan 

hubungannya dengan penyelamatan manusia dalam konteks Ayat Yesaya 64:6, beberapa 

metode penelitian yang relevan dapat diterapkan: Pertama, Analisis Teks Alkitabiah. Metode 

ini akan melibatkan analisis tekstual yang mendalam dari Ayat Yesaya 64:6 dan konteksnya 

dalam Perjanjian Lama. Ini mencakup studi bahasa Ibrani, tafsir sejarah, dan pemahaman 

 
7 Roy, F., and Melugin, “Texts to Transform Life: Reading Isaiah as Christians,” 2005,. 



Andreas Kongres Pardingotan Simbolon; Ade Widi Christian; Alnodus Jamsenjos Indirwan Ziliwu:  
Kesalehan atau Kebenaran: Analisis Terjemahan ּינו ֵ֑ ל־צִדְקֹת   dalam Yesaya 64:6 (kol-ṣiḏqōtếnû) כָּ

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |150 

tentang makna kata-kata kunci dalam ayat tersebut. Kedua, studi literatur teologi. Ini 

melibatkan penyelidikan dalam literatur teologi Kristen yang membahas kesalehan, 

penyelamatan, dan teologi keselamatan. Penelitian literatur akan membantu Anda 

memahami berbagai pandangan dan pendekatan yang ada dalam teologi Kristen terkait 

dengan topik ini. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konsep keselamatan bukan karena perbuatan, tetapi sebagai anugerah atau kasih 

karunia dari Allah adalah prinsip yang mendasari banyak pemikir, teolog, dan tokoh agama 

dalam sejarah Kristen. Ini adalah prinsip inti dalam teologi Kristen yang dikenal sebagai 

"Sola Gratia," yang berarti "Hanya karena kasih karunia."8 Beberapa tokoh terkemuka yang 

telah mengajarkan dan mempromosikan prinsip ini antara lain: 

Pertama, Rasul Paulus: Dalam tulisan-tulisannya dalam Perjanjian Baru, Paulus 

menekankan pentingnya kasih karunia dalam keselamatan. Dia mengajarkan bahwa 

keselamatan adalah anugerah Allah dan bukan hasil dari perbuatan manusia (lihat Roma 

3:24, Efesus 2:8-9).  

Kedua, Aurelius Augustinus atau dikenal sebagai Santo Agustinus, merupakan 

seorang teolog dan filsuf Kristen yang hidup pada abad ke-4 dan ke-5. Pemikirannya sangat 

berpengaruh dalam pengembangan doktrin-doktrin teologis Kristen. Dalam pemikirannya 

mengenai konsep keselamatan, Agustinus menekankan peran sentral kasih karunia. Menurut 

Agustinus, keselamatan tidak dapat dicapai melalui usaha atau perbuatan manusia semata. 

Ia menekankan bahwa keselamatan adalah tindakan Allah yang diberikan secara cuma-

cuma, tanpa melibatkan jasa atau kebaikan manusia. Pemahaman ini tercermin dalam konsep 

"gratia" atau kasih karunia. Agustinus menolak pandangan bahwa manusia dapat mencapai 

keselamatan melalui perbuatan baik atau ketaatan hukum. Sebaliknya, ia mengajarkan 

bahwa keselamatan hanya dapat diperoleh melalui anugerah kasih karunia Allah. Ia 

menggambarkan manusia sebagai makhluk yang rentan terhadap dosa, dan hanya melalui 

kasih karunia Allah, manusia dapat diselamatkan. Pandangan Agustinus ini menjadi salah 

satu elemen kunci dalam teologi Kristen dan memiliki dampak besar pada pemikiran tokoh-

tokoh teologis kemudian, termasuk dalam perkembangan ajaran Reformasi pada abad ke-

 
8 Paul O’Callaghan, “Luther and ‘Sola Gratia’: The Rapport Between Grace, Human Freedom, Good 

Works and Moral Life,” Scripta Theologica 49 (2017): 193–212,. 



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 2, Desember 2023 

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |151 

16. Konsep bahwa keselamatan adalah anugerah kasih karunia Allah, bukan hasil dari usaha 

manusia, tetap menjadi bagian penting dalam pemahaman Kristen tentang keselamatan.9 

Ketiga, Martin Luther seorang rohaniwan dan teolog Jerman, adalah tokoh sentral 

dalam gerakan Reformasi Protestan pada abad ke-16. Luther memulai pergerakan ini dengan 

menentang praktik-praktik keagamaan Katolik Roma yang dianggapnya tidak sesuai dengan 

ajaran Alkitab. Dalam konteks pemahaman tentang keselamatan, Luther mengedepankan 

konsep kasih karunia (grace) sebagai dasar utama. Luther menyoroti pentingnya kasih 

karunia dalam konteks keselamatan manusia. Menurutnya, manusia tidak dapat mencapai 

keselamatan melalui perbuatan baik atau usahanya sendiri. Luther menentang ajaran Gereja 

Katolik yang mengajarkan bahwa perbuatan baik dapat membantu seseorang mencapai 

keselamatan. Sebaliknya, ia menekankan bahwa keselamatan hanya dapat diperoleh melalui 

kasih karunia Allah. Salah satu prinsip utama dalam teologi Reformasi yang ditekankan oleh 

Luther adalah "Sola Gratia," yang berarti "Hanya oleh Kasih Karunia." Prinsip ini 

menekankan bahwa keselamatan manusia semata-mata merupakan hasil dari anugerah kasih 

karunia Allah dan bukan karena usaha atau perbuatan manusia. Ini merupakan bagian dari 

lima sola, yang juga mencakup Sola Fide (Hanya oleh Iman), Sola Scriptura (Hanya oleh 

Kitab Suci), Solus Christus (Hanya oleh Kristus), dan Soli Deo Gloria (Hanya bagi 

Kemuliaan Allah). Dengan menegaskan prinsip Sola Gratia, Luther ingin mengembalikan 

fokus keselamatan kepada kasih karunia Allah sebagai dasar tunggal, menghapuskan 

ketergantungan pada karya manusia. Pandangan ini memberikan landasan teologis untuk 

Reformasi Protestan dan memengaruhi perkembangan teologi Kristen selanjutnya.10 

Keempat, John Calvin, seorang teolog Reformasi yang hidup pada abad ke-16, 

memiliki pengaruh besar terhadap perkembangan teologi Kristen. Salah satu konsep utama 

yang diajarkan oleh Calvin adalah konsep predestinasi, suatu doktrin yang menyatakan 

bahwa Allah sejak awal telah menentukan siapa yang akan diselamatkan dan siapa yang akan 

tersesat, tanpa melibatkan keputusan manusia. Dalam pandangan Calvin, predestinasi adalah 

bagian integral dari kedaulatan mutlak Allah. Ia berpendapat bahwa sebelum penciptaan 

dunia, Allah telah memilih secara tegas siapa yang akan menerima keselamatan dan siapa 

yang akan mengalami kebinasaan. Pemilihan ini tidak didasarkan pada perbuatan baik atau 

buruk manusia, melainkan semata-mata atas kehendak dan kasih karunia Allah. Penting 

 
9 Gillian Clark, “Rod, Line and Net: Augustine on the Limits of Diversity,” Studies in Church 

History 43 (March 2007): 80–99. 
10 Esther Abbetmeyer Selke, “The Relation of Martin Luther to Evangelical Religion,” Review & 

Expositor 29, no. 2 (April 1932): 182–192. 



Andreas Kongres Pardingotan Simbolon; Ade Widi Christian; Alnodus Jamsenjos Indirwan Ziliwu:  
Kesalehan atau Kebenaran: Analisis Terjemahan ּינו ֵ֑ ל־צִדְקֹת   dalam Yesaya 64:6 (kol-ṣiḏqōtếnû) כָּ

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |152 

untuk dicatat bahwa pandangan Calvin tentang predestinasi tidak menghilangkan tanggung 

jawab manusia atau kebebasan kehendaknya. Bagi Calvin, manusia tetap bertanggung jawab 

atas perbuatan-perbuatannya, meskipun Allah telah menentukan akhirnya. Calvin 

menekankan bahwa keputusan Allah dalam predestinasi adalah misteri yang tidak 

sepenuhnya dapat dimengerti oleh manusia, dan manusia harus menerima dengan rendah 

hati kebijaksanaan dan keadilan Allah. Konsep predestinasi yang diajarkan oleh John Calvin 

memberikan landasan bagi ajaran Gereja Calvinis dan berpengaruh luas dalam 

pengembangan teologi Reformasi. Meskipun kontroversial dan kadang-kadang 

diperdebatkan, pengajaran Calvin mengenai predestinasi tetap menjadi salah satu elemen 

utama dalam warisan teologis Reformasi Protestan. 

Kelima, Jonathan Edwards: Jonathan Edwards, seorang pemikir dan pengkhotbah 

pada abad ke-18, dikenal karena kotbah-kotbahnya tentang kasih karunia dan perlunya 

pertobatan sebagai tanggapan terhadap anugerah Allah. Keenam, John Wesley, pendiri 

Gerakan Methodisme pada abad ke-18, memainkan peran kunci dalam membentuk teologi 

Kristen di dalam tradisi Methodis. Wesley mengajarkan konsep keselamatan yang mencakup 

elemen-elemen yang serupa dengan fokus pada kasih karunia. Salah satu ajaran utama 

Wesley adalah doktrin "gratia preveniens" atau "kasih karunia yang mendahului." Ia 

mengajarkan bahwa sebelum manusia dapat merespons panggilan Allah atau memiliki iman, 

kasih karunia Allah sudah bekerja dalam hati manusia untuk mempersiapkan dan 

merangsang keinginan akan kebaikan dan kebenaran. Dengan kata lain, iman dan 

keselamatan tidak hanya bergantung pada usaha manusia, tetapi juga merupakan hasil dari 

inisiatif kasih karunia Allah. Wesley menekankan pentingnya kerja sama manusia dengan 

kasih karunia Allah. Ia memandang bahwa setiap orang memiliki kebebasan kehendak untuk 

menerima atau menolak tawaran kasih karunia Allah. Konsep ini dikenal sebagai "grace-

enabled free will" atau "kehendak bebas yang dimungkinkan oleh kasih karunia." Wesley 

juga menekankan pengalaman rohaniah yang mendalam, yang dikenal sebagai "pengalaman 

keilahian" atau "pengalaman penebusan." Ia percaya bahwa melalui kasih karunia Allah, 

seseorang dapat memiliki pengalaman pribadi yang mengubah hidup dan membawa 

keselamatan. Dengan fokusnya pada kasih karunia, kebebasan kehendak yang 

dimungkinkan oleh kasih karunia, dan pengalaman rohaniah, ajaran Wesley mengenai 

keselamatan memberikan kontribusi signifikan terhadap pemikiran teologis dalam konteks 

Gerakan Methodisme dan lebih luas lagi, pada tradisi Kristen.Ini adalah beberapa contoh 

tokoh-tokoh yang mengajarkan dan mempromosikan prinsip keselamatan bukan karena 

perbuatan, melainkan sebagai anugerah atau kasih karunia dari Allah. Konsep ini adalah inti 



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 2, Desember 2023 

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |153 

dari teologi Kristen dan telah dibahas dan dikembangkan oleh berbagai pemikir dan teolog 

selama berabad-abad. 

Yesaya 64:6 ini dipakai sebagai acuan keselamatan bukan karena perbuatan yang 

juga menjadi pokok doktrin dari tokoh-tokoh yang telah disebutkan. Karena dihubungkan 

dengan semua kesalehan manusia adalah kain kotor di hadapan Allah. Oleh karena itu 

perlunya menganalisis dan melihat kembali ayat tersebut dari sisi yang berbeda.  

 
Yesaya 64:6 dalam bahasa Ibrani adalah sebagai berikut: 

נָשֹאַתֵנו  כַרוּחַ  וַעֲוֹנוֹתֵינוּ כֻּלָנוּ פֶגֶע  וּכְעָלֶה כֻּלָנוּ זֹב וּכְטָמֵא  

Yesaya 64:6 dalam bahasa Inggris adalah sebagai berikut: 

“But we are all like an unclean thing, and all our righteousnesses are like 

filthy rags; we all fade as a leaf, and our iniquities, like the wind, have taken 

us away”. 

Dalam terjemahan lain dalam bahasa Inggris: 

“And as unclean we all are, and as she is, we are all afflicted, and our sins 

are like the spirit of our wives”. 

Sehingga diperoleh terjemahan dalam bahasa Indonesia adalah: 

“Dan sama najisnya kita semua, dan seperti dia, kita semua terluka, dan dosa-

dosa kita seperti roh istri kita”. 

Mengapa terjemahannya dosa-dosa kita seperti roh istri kita? Berikut adalah penjelasannya: 

Metafora Istri dalam Konteks Ketidaksetiaan: Persundalan Yerusalem dalam Kitab 

Yesaya 

Kitab Yesaya adalah sebuah kitab dalam Alkitab yang dipenuhi dengan gambaran 

dan metafora, dan salah satu metafora yang sering muncul adalah gambaran Yerusalem 

sebagai istri. Metafora ini menciptakan suatu lukisan yang memungkinkan pembaca untuk 

memahami hubungan yang mendalam antara Allah dan umat-Nya melalui gambaran rumah 

tangga. Salah satu contoh terkenal dari metafora ini dapat ditemukan dalam Yesaya 1:21: 

"Betulkah hatimu sekarang menjadi tahir, atau betulkah itu noda-nodamu, hai Yerusalem?" 

Dalam konteks ini, Yerusalem digambarkan seperti istri yang memiliki hubungan 

yang rumit dengan suaminya, yaitu Allah. Kata-kata ini menyiratkan pertanyaan tentang 

kesucian hati dan ketidaksetiaan umat Israel terhadap Allah. Metafora ini merangkum 

ketidaksetiaan spiritual dan moral umat Israel. Penting untuk diingat bahwa dalam budaya 

dan tradisi Alkitab, gambaran istri sering digunakan untuk mencerminkan hubungan yang 

mendalam dan komitmen yang kuat. Dalam hal ini, metafora istri menggambarkan Allah 

sebagai suami yang setia, sementara Yerusalem (umat Israel) sering kali dianggap tidak setia 



Andreas Kongres Pardingotan Simbolon; Ade Widi Christian; Alnodus Jamsenjos Indirwan Ziliwu:  
Kesalehan atau Kebenaran: Analisis Terjemahan ּינו ֵ֑ ל־צִדְקֹת   dalam Yesaya 64:6 (kol-ṣiḏqōtếnû) כָּ

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |154 

atau bahkan bersundal dalam konteks spiritualnya. Ketidaksetiaan hawa atau persundalan 

Yerusalem, sebagaimana digambarkan dalam beberapa bagian Kitab Yesaya, menjadi 

representasi konkret dari kelalaian umat Allah dalam mempertahankan hubungan kudus 

mereka dengan-Nya. Analogi ini menunjukkan bahwa umat Israel cenderung menjalin 

hubungan spiritual yang sesat dan meninggalkan kebenaran Allah. Contoh lain dapat 

ditemukan dalam Yesaya 3:16-17: "Allah berfirman: Oleh karena perempuan Zion sombong, 

dan berjalan dengan leher tegak dan mata melirik-lirik, berjalan dengan langkah kaki, dan 

dengan gelang pada kakinya, maka pada waktu itu Tuhan akan membuat tengkuk 

perempuan-perempuan Zion menjadi botak dan Allah akan menampakkan kedalaman 

perempuan itu." Dalam ayat ini, Yerusalem kembali digambarkan sebagai perempuan yang 

sombong dan bersolek, menciptakan citra seorang istri yang angkuh dan melupakan 

kesetiaan terhadap suaminya. Tuhan memberikan gambaran konsekuensi atas ketidaksetiaan 

ini melalui gambaran tengkuk yang akan menjadi botak, merujuk pada hukuman dan 

pembejatan kemuliaan yang terjadi akibat kesalahan dan ketidaksetiaan umat. Dalam 

Yeremia 13:27, menyatakan: 

"Sebagai seorang yang meraba-raba buah ara, kalau-kalau masih ada buah-

buahnya, seperti orang yang meraba-raba kantong bajunya. Ia tidak 

mempunyai tanda, sebab buah-buah ara yang Kujadikan sebagai negeri itu 

tidak ada satu pun yang jernih."  

Dalam konteks ini, gambaran perbandingan dengan meraba-raba buah ara dan 

kantong bajunya menggambarkan Yerusalem yang kehilangan kejelasan dan kebenaran. Ini 

mencerminkan keadaan moral dan rohaniah yang suram, di mana Yerusalem sebagai kota 

yang seharusnya menjadi terang bagi bangsa-bangsa telah menjadi kabur dan tidak jelas 

dalam ketidaksetiaannya. Ketidaksetiaan dan persundalan Yerusalem, sebagaimana 

diungkapkan dalam Kitab Yesaya dan Yeremia, menjadi cerminan kerasnya kritik terhadap 

umat Allah yang telah berpaling dari kebenaran-Nya. Persundalan Yerusalem 

mencerminkan buah dari ketidaksetiaan dan pelanggaran terhadap perjanjian Allah. 

Dalam perspektif ini, perbandingan antara metafora istri dalam Kitab Yesaya dan 

perumpamaan buah ara dalam Yeremia menunjukkan kejelasan hilangnya hubungan yang 

seharusnya akrab dan setia antara Allah dan umat-Nya. Ini menjadi panggilan keras untuk 

bertobat dan kembali kepada Tuhan, memperbaiki hubungan yang telah tercemar oleh 

ketidaksetiaan dan dosa. 



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 2, Desember 2023 

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |155 

Dari Persundalan Menuju Pengantin Baru-Refleksi dari Kitab Yeremia, Yesaya, dan 

Wahyu 

Dalam literatur Alkitab, Yerusalem digambarkan dengan metafora yang kaya dan 

bervariasi, mencerminkan hubungan yang kompleks antara Allah dan umat-Nya. Kaitan 

antara Yeremia 13:27, Yesaya, dan Wahyu 21:2 membawa kita pada perjalanan spiritual 

yang menunjukkan transformasi dari ketidaksetiaan menuju penyatuan yang penuh kasih. 

Ketidaksetiaan dan persundalan Yerusalem dalam Kitab-kitab tersebut menjadi latar 

belakang bagi penggambaran Yerusalem dalam Wahyu 21:2 sebagai "kota kudus, 

Yerusalem yang baru turun dari surga, dari Allah." Ini menciptakan kontras yang menarik 

antara gambaran Yerusalem yang hilang dalam dosa dan Yerusalem yang baru sebagai 

lambang kesucian dan penyatuan dengan Allah. 

Wahyu 21:2 memberikan gambaran tentang Yerusalem yang baru sebagai pengantin 

perempuan yang indah dan suci. Dalam konteks ini, metafora pengantin menunjukkan 

penyatuan yang penuh kasih antara Allah dan umat-Nya setelah perjalanan panjang dari 

ketidaksetiaan dan dosa. Yerusalem yang baru bukanlah lagi Yerusalem yang bersundal, 

melainkan lambang kebahagiaan dan penyatuan yang mendalam dengan Allah. 

Kesatuan antara Yeremia, Yesaya, dan Wahyu menciptakan narasi rohaniah yang 

memperlihatkan bahwa meskipun manusia cenderung berpaling dan bersundal, Allah tetap 

setia dan siap untuk memberikan kesempatan bagi pertobatan dan penyatuan yang penuh 

kasih. Pengantin perempuan yang terwujud dalam Wahyu 21:2 menyiratkan kesetiaan yang 

mendalam dan hubungan yang telah disucikan oleh kasih karunia Allah. 

Kelahiran Baru: Transformasi Yerusalem Baru dan Manusia Baru 

Penggambaran Yerusalem baru yang turun dari surga dalam Wahyu 21:2 dapat 

dihubungkan dengan konsep kelahiran baru yang diajarkan oleh Yesus dalam Yohanes 3:3. 

Kedua ayat ini menggambarkan transformasi yang mendalam, dari keadaan yang lama dan 

tercemar menjadi sesuatu yang baru dan suci. Dalam Wahyu 21:2, Yerusalem baru turun 

dari surga, membawa gambaran tentang transformasi kota yang kudus. Metafora ini 

menyoroti pemulihan dan keindahan yang datang dari Allah sendiri. Yerusalem yang baru 

adalah lambang penyucian dan penyatuan yang penuh dengan kemuliaan-Nya. Ketika kita 

mengaitkannya dengan ajaran Yesus dalam Yohanes 3:3, terbuka pemahaman bahwa setiap 

individu perlu mengalami kelahiran baru untuk memasuki Kerajaan Allah. Yesus 

menyatakan, "Aku berkata kepadamu, sesungguhnya jika seorang tidak dilahirkan kembali, 

ia tidak dapat melihat Kerajaan Allah." Konsep kelahiran baru di sini menggambarkan 



Andreas Kongres Pardingotan Simbolon; Ade Widi Christian; Alnodus Jamsenjos Indirwan Ziliwu:  
Kesalehan atau Kebenaran: Analisis Terjemahan ּינו ֵ֑ ל־צִדְקֹת   dalam Yesaya 64:6 (kol-ṣiḏqōtếnû) כָּ

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |156 

transformasi rohaniah yang melibatkan pertobatan, pengampunan dosa, dan penerimaan 

hidup yang baru dalam Kristus. Kaitan antara Yerusalem baru dan kelahiran baru menjadi 

jelas ketika kita melihat bahwa keduanya melibatkan proses transformasi yang datang dari 

atas, dari sumber yang ilahi. Dalam kedua kasus ini, asal usul perubahan tidak berasal dari 

upaya manusia semata, tetapi dari campur tangan dan anugerah Allah. Yerusalem baru yang 

turun dari surga menjadi gambaran kehidupan yang diperbaharui, suci, dan bersatu dengan 

Allah. Demikian pula, kelahiran baru dalam Yohanes 3 menciptakan manusia baru yang 

mengalami transformasi yang mendalam, memasuki Kerajaan Allah dengan hati yang baru 

dan penuh kasih. 

Dengan demikian, penjelasan di atas mengenai dosa roh dari istri dapat 

menggambarkan persundalan Yerusalem yang digambarkan dalam Yeremia dan Yesaya, 

kita diarahkan menuju gambaran pengantin perempuan yang baru dan suci dalam Wahyu, 

menyoroti karya penyucian dan kasih Allah yang mengubah kesetiaan yang hilang menjadi 

penyatuan yang abadi. 

Struktur Gramatika Ibrani dalam Yesaya 64:6 

Kata pertama dalam ayat adalah "וּכְטָמֵא" (u-khetame) yang berarti "dan seperti yang 

tidak suci" atau "dan seperti yang najis." Struktur gramatika ini mencakup "ּו" (u), yang 

berarti "dan," diikuti oleh " ְכ" (kaf), yang berarti "seperti," dan kemudian "טָמֵא" (khata-mei), 

yang berarti "tidak suci" atau "najis." 

Kata berikutnya adalah "זֹב" (zov), yang berarti "cucuran" atau "zat cairan." Kata ini 

merujuk pada sesuatu yang mengalir atau mencurahkan. 

Kata selanjutnya adalah "ּנו  yang merupakan kata jamak untuk "kita ,(kullanu) "כֻּלָָּ֔

semua" atau "semua kita." Ini adalah kata benda yang menunjukkan subjek dalam kalimat. 

Selanjutnya adalah " ְוּכ" (u-kaf), yang dapat diterjemahkan sebagai "dan seperti." 

Kemudian adalah "עָלֶה" (aleh), yang berarti "daun" atau "helai daun." Ini digunakan 

dalam konteks ini untuk menggambarkan sesuatu yang gugur atau layu seperti daun yang 

kering. 

Kata berikutnya adalah "פֶגֶע" (pege), yang berarti "selendang" atau "permadani." Ini 

digunakan dalam konteks ini untuk menggambarkan sesuatu yang seperti sehelai kain. 

Setelah itu, kita memiliki "ּנו  yang juga adalah kata jamak untuk "kita ,(u-kullanu) "וּכֻּלָָּ֔

semua" atau "semua kita." Ini adalah kata benda yang menunjukkan subjek dalam kalimat, 

dan strukturnya mirip dengan yang disebutkan sebelumnya. 



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 2, Desember 2023 

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |157 

Terakhir adalah " ּוַעֲוֹנוֹתֵינו" (va-avonoteinu), yang berarti "dan dosa-dosa kita." Ini 

adalah kata benda yang menunjukkan objek dalam kalimat. 

Segala Kebenaran Kami: Refleksi atas Ungkapan Ibrani "ּינו ֵ֑ ל־צִדְקֹת   "כָּ

Ungkapan Ibrani "ּינו  membawa makna mendalam dalam (kol-tzidkoteinu) "כָל־צִדְקֹתֵֵ֑

pengertian keagamaan dan spiritual. Dalam banyak konteks Alkitab Ibrani, frasa ini muncul 

sebagai ungkapan kerendahan hati dan pengakuan akan kebenaran Allah yang mendalam 

dalam kehidupan manusia. Secara harfiah, frasa ini dapat diterjemahkan sebagai "segala 

kebenaran kami" atau "segala keadilan kami". Namun, lebih dari sekadar penerjemahan kata 

demi kata, frasa ini membawa nuansa pengakuan dosa dan ketergantungan pada kebenaran 

Ilahi. 

Dalam pemahaman keagamaan, "ּינו  menyiratkan bahwa segala tindakan "כָל־צִדְקֹתֵֵ֑

baik atau keadilan yang mungkin dipersembahkan manusia masihlah terbatas dan kurang 

sempurna jika dibandingkan dengan kebenaran mutlak dan adil yang berasal dari Allah. 

Ungkapan ini mencerminkan kesadaran bahwa manusia, meskipun berusaha untuk hidup 

dalam kebenaran, selalu memiliki kekurangan dan kelemahan. 

Dalam doa atau pengakuan dosa, frasa ini sering digunakan sebagai ungkapan 

kerendahan hati dan pengakuan bahwa segala bentuk kebenaran atau keadilan yang dimiliki 

manusia tidak lepas dari rahmat dan kasih karunia Allah. Ini bukanlah klaim terhadap 

kesempurnaan diri, melainkan pengakuan bahwa kebenaran sejati berasal dari Allah, dan 

manusia selalu membutuhkan bimbingan-Nya. 

Jika kita mempertimbangkan konteks keagamaan, ungkapan ini mengajarkan bahwa 

kebenaran atau keadilan manusia hanyalah bayangan dari kebenaran ilahi yang lebih besar. 

Meskipun kita berusaha hidup sesuai dengan nilai-nilai kebenaran, kita selalu bergantung 

pada Allah untuk mendapatkan panduan dan kebenaran sejati. 

Dengan demikian, "ּינו  mengingatkan kita akan keterbatasan dan "כָל־צִדְקֹתֵֵ֑

ketergantungan kita sebagai manusia. Ungkapan ini membangun dasar kerendahan hati dan 

kesadaran akan kebesaran Allah, serta menunjukkan bahwa dalam setiap langkah kebenaran 

atau keadilan yang kita ambil, kita harus selalu merujuk kepada-Nya sebagai sumber segala 

kebenaran yang mutlak. Segala kebenaran atau keadilan manusia hanya memiliki arti sejauh 

itu merupakan cermin dari kebenaran Ilahi yang abadi. 

Dalam ayat Yesaya 64:6, terdapat kata kerja yang cukup penting untuk dipahami 

dalam konteks kalimat. Kata kerja ini muncul dalam bentuk kata kerja dan kata kerja pasif. 

Mari kita bahas lebih rinci: 



Andreas Kongres Pardingotan Simbolon; Ade Widi Christian; Alnodus Jamsenjos Indirwan Ziliwu:  
Kesalehan atau Kebenaran: Analisis Terjemahan ּינו ֵ֑ ל־צִדְקֹת   dalam Yesaya 64:6 (kol-ṣiḏqōtếnû) כָּ

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |158 

1. Kata Kerja "וּכְטָמֵא" (u-khetame): Kata kerja ini berasal dari akar kata "טָמֵא" (tamei), yang 

berarti "tidak suci" atau "najis" dalam bahasa Ibrani. Dalam konteks ayat ini, kata kerja 

 menggambarkan kondisi umat atau manusia, dengan makna "seperti (u-khetame) "וּכְטָמֵא"

yang tidak suci" atau "seperti yang najis." Ini menyiratkan bahwa sesuatu atau seseorang 

dianggap tidak suci atau najis dalam pandangan ilahi. 

2. Kata Kerja Pasif " ַכַרוּח" (ka-ruakh): Kata kerja pasif ini berasal dari akar kata " ַרוּח" 

(ruakh), yang berarti "angin" atau "roh." Dalam konteks ayat ini, kata kerja pasif " ַכַרוּח" 

(ka-ruakh) menggambarkan tindakan yang terjadi pada subjek (kita semua). Ini digunakan 

untuk menggambarkan bagaimana dosa-dosa atau kesalahan-kesalahan kita telah 

"mengangkat kita pergi" atau "membawa kita pergi," seperti angin yang membawa 

sesuatu menjauh. 

Dengan demikian, dalam ayat ini, kata kerja dan kata kerja pasif digunakan untuk 

menyampaikan pemahaman tentang kondisi manusia yang dianggap tidak suci atau najis 

dalam pandangan ilahi dan bagaimana dosa-dosa kita "mengangkat kita pergi" atau 

"membawa kita pergi" menjauh dari kekudusan dan kasih karunia Allah. Ini adalah 

gambaran penting dalam pesan nabi Yesaya tentang perlunya belas kasihan dan 

penyelamatan dari Allah.11 

Dalam ayat Yesaya 64:6, tidak ada kata sifat (adjektiva) yang digunakan. Ayat 

tersebut lebih fokus pada perbandingan dan penyampaian pemahaman tentang kondisi 

manusia dalam konteks kesucian dan dosa. Oleh karena itu, tidak ada kata sifat yang perlu 

dijelaskan dalam ayat ini.12  

Namun, ayat ini menggunakan perbandingan dan kata-kata seperti "seperti yang tidak 

suci" ( נוּ וּכְטָמֵא כֻּלָָּ֔ ), "seperti helai daun" (כְעָלֶה), dan "seperti selendang" ( כְפֶגֶע). Meskipun ini 

bukan kata sifat, mereka digunakan untuk menggambarkan kondisi dan keadaan dengan 

membandingkan sifat-sifatnya dengan objek-objek yang relevan dalam gambaran nabi 

Yesaya.  

Jadi, dalam ayat ini, penekanan utama adalah pada pemahaman tentang keadaan umat 

manusia dan perbandingan yang digunakan untuk menjelaskannya, daripada kata sifat yang 

langsung menggambarkan sesuatu. 

 
11 Lesley DiFransico, “‘He Will Cast Their Sins into the Depths of the Sea . . .’ Exodus Allusions 

and the Personification of Sin in Micah 7:7-20,” Vetus Testamentum 67, no. 2 (2017): 187–203. 
12 Arie Shifman, “‘A Scent’ of the Spirit: Exegesis of an Enigmatic Verse (Isaiah 11:3),” Journal of 

Biblical Literature 131, no. 2 (2012).241-249 



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 2, Desember 2023 

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |159 

Ayat Yesaya 64:6 adalah bagian dari kitab Yesaya dalam Alkitab, dan dapat 

dikategorikan sebagai sastra religius atau sastra rohani. Ini adalah bagian dari tulisan nabi 

Yesaya, yang secara tradisional dipandang sebagai tulisan kenabian yang memberikan 

pesan-pesan ilahi.13 Dalam konteks ini, ayat ini mengandung elemen-elemen sastra rohani, 

termasuk perbandingan, retorika, dan bahasa yang khas digunakan dalam tulisan kenabian. 

Salah satu elemen sastra yang dominan dalam ayat ini adalah perbandingan atau 

metafora. Nabi Yesaya menggunakan perbandingan untuk menggambarkan kondisi manusia 

dan dosa-dosa mereka.14 Misalnya, perbandingan "seperti yang tidak suci" atau "seperti yang 

najis," "seperti helai daun," dan "seperti selendang" digunakan untuk mengilustrasikan 

pemahaman tentang kondisi manusia dan bagaimana dosa-dosa mereka mengubahnya.15 

Selain itu, ayat ini mengandung elemen sastra rohani lainnya seperti retorika dan 

penggunaan bahasa yang kuat untuk menyampaikan pesan agama. Ini adalah ciri khas dari 

tulisan kenabian dalam sastra Ibrani dan merupakan bagian penting dalam pemahaman teks-

teks religius seperti ini. 

Konteks Historis 

Konteks historis dari Yesaya 64:6 adalah dalam konteks umum nubuat-nubuat dalam 

Kitab Yesaya. Dalam kitab ini, Yesaya mengungkapkan nubuat dan pesan-pesan dari Allah 

kepada bangsa Israel, terutama berkaitan dengan dosa-dosa mereka, hukuman yang akan 

datang, dan harapan akan pemulihan melalui pertobatan dan pengharapan pada Allah.16 Ayat 

ini khususnya merujuk kepada penyesalan dan kerendahan hati bangsa Israel dalam 

mengakui dosa-dosa mereka dan kesadaran bahwa mereka bergantung sepenuhnya pada 

Allah untuk pemulihan. Ayat ini menyampaikan gambaran bahwa bangsa Israel merasa 

kotor dan layu akibat dosa-dosa mereka, dan mereka merindukan pemulihan melalui Allah. 

Dengan kata lain, konteks historis Yesaya 64:6 adalah bagian dari pesan Yesaya kepada 

bangsa Israel untuk memotivasi mereka untuk bertobat, mengakui dosa-dosa mereka, dan 

mencari kembali Allah sebagai satu-satunya jalan pemulihan dari kejahatan mereka.17 

 
13 Matthijs J de Jong, “Isaiah among the Ancient Near Eastern Prophets,” 2007,. 
14 Hyuk-ki Kim, “The Role of Metaphors in the Interpretation of a Prophetic Discourse: A Linguistic 

Analysis on Isaiah 40-55,” 2012  
15 Edward Leroy Schaub, “The Consciousness of Sin,” Harvard Theological Review 5 (1912): 121–

138. 
16 Blaženka Scheuer, Sin and Punishment in the Book of Isaiah, ed. Lena-Sofia Tiemeyer, The 

Oxford Handbook of Isaiah (Oxford University Press, 2021). 
17 John C. Endres, “Tobit: A Review Note,” The Expository Times 113, no. 2 (November 2001): 54. 



Andreas Kongres Pardingotan Simbolon; Ade Widi Christian; Alnodus Jamsenjos Indirwan Ziliwu:  
Kesalehan atau Kebenaran: Analisis Terjemahan ּינו ֵ֑ ל־צִדְקֹת   dalam Yesaya 64:6 (kol-ṣiḏqōtếnû) כָּ

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |160 

Konteks Sastra 

Konteks sastra Yesaya 64:6, kita akan fokus pada unsur-unsur sastra yang terdapat 

dalam ayat ini. Yesaya 64:6 adalah sebuah ayat yang menggunakan perbandingan atau 

metafora untuk menyampaikan pesan. Ayat ini menggunakan beberapa unsur sastra, 

termasuk: 

Metafora: Ayat ini menggunakan beberapa metafora untuk menggambarkan keadaan 

dan perasaan bangsa Israel.18 Sebagian besar ayat ini adalah perumpamaan tentang najis, 

kain kotor, daun yang layu, dan daun yang dilenyapkan angin. Semua ini digunakan untuk 

menggambarkan perasaan penyesalan, kerendahan hati, dan keadaan dosa bangsa Israel. 

Personifikasi: Dalam ayat ini, bangsa Israel dipersonifikasikan seolah-olah mereka adalah 

entitas hidup yang mampu merasakan dan mengalami keadaan dan perasaan tertentu. Ini 

memberikan dimensi emosional kepada pesan ayat tersebut.19 

Gaya Bahasa Puitis: Gaya bahasa puitis digunakan untuk mengungkapkan perasaan 

dan pemikiran dengan cara yang artistik dan simbolis. Puisi sering digunakan dalam Alkitab 

untuk menyampaikan pesan rohani. 

Imagery (Imajinasi): Ayat ini menggunakan gambaran visual yang kuat untuk 

menggambarkan keadaan bangsa Israel. Metafora tentang "kain kotor" dan "daun yang 

dilenyapkan oleh angin" menciptakan gambaran yang jelas tentang kerendahan hati dan 

keadaan yang hancur akibat dosa. 

Tone: Ayat ini memiliki tone yang sangat serius dan kerendahan hati. Penggunaan 

metafora yang kuat menciptakan suasana yang mendalam dan penuh perasaan. Ini adalah 

ayat yang mengekspresikan penyesalan dan kerendahan hati. 

Kontras: Ayat ini menciptakan kontras antara kesalehan dan kesucian yang 

diharapkan dengan keadaan dosa dan najis yang dihadapi oleh bangsa Israel. Kontras ini 

menunjukkan perbedaan yang tajam antara apa yang diharapkan oleh Allah dan apa yang 

sebenarnya dialami oleh bangsa Israel. 

Simbolisme: Ayat ini menggunakan simbol-simbol seperti "kain kotor" dan "daun 

yang dilenyapkan" untuk menggambarkan kondisi rohani. Simbolisme ini umum dalam 

sastra Alkitab untuk menyampaikan pesan-pesan rohani dengan cara yang kuat dan 

mendalam. 

 
18 Randall Heskett, “The City, Destruction, and Native Israelite Genres,” in Reading the Book of 

Isaiah: Destruction and Lament in the Holy Cities (New York: Palgrave Macmillan US, 2011), 31–48. 
19 Jonathan Edwards, Sinners in the Hands of an Angry God, ed. Wilson H Kimnach, Kenneth P 

Minkema, and Caleb J D Maskell (New Haven: Yale University Press, 2010). 



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 2, Desember 2023 

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |161 

Refrein/Repetisi: Ayat ini menciptakan efek dengan menggunakan repetisi dalam 

deskripsi kondisi bangsa Israel. Penggunaan repetisi dengan pernyataan seperti "kami 

sekalian seperti" menciptakan kesan bahwa kerendahan hati dan dosa mereka begitu 

mendalam sehingga perlu ditekankan berkali-kali. 

Sintaksis: Struktur kalimat dalam ayat ini digunakan secara efektif untuk 

membingkai perbandingan antara keadaan bangsa Israel yang rendah dan dosa-dosa mereka. 

Struktur kalimat ini membantu dalam penggambaran yang kuat dan pengungkapan perasaan 

penyesalan. 

Hubungan Antara Frasa: Hubungan antara frasa "kami sekalian seperti seorang najis" 

dan "segala kesalehan kami seperti kain kotor" menunjukkan perbandingan yang kuat antara 

keadaan dosa dan kesucian yang diharapkan. Frasa-frasa ini bekerja bersama untuk 

menciptakan gambaran yang kuat tentang kerendahan hati. 

Resonansi Sastra: Ayat ini memiliki resonansi sastra yang kuat dengan penggunaan 

metafora dan imajinatif yang mendalam. Hal ini menciptakan pengaruh emosional yang 

besar dan membantu membangkitkan perasaan penyesalan dan kerendahan hati. 

Dengan menggunakan unsur-unsur sastra ini, ayat ini menciptakan gambaran kuat 

tentang keadaan bangsa Israel yang kotor oleh dosa-dosa mereka, merasa rendah diri, dan 

kehilangan vitalitas mereka. Pesan dari ayat ini adalah bahwa manusia tidak dapat 

menyelamatkan diri mereka sendiri dan mereka bergantung pada kasih karunia Allah untuk 

pemulihan dan pengampunan. 

Konteks Sosial Budaya 

Konteks sosial dan budaya sangat penting dalam memahami Yesaya 64:6. Untuk 

menganalisis konteks sosial dan budaya dari ayat ini, kita harus mempertimbangkan faktor-

faktor berikut: 

Keadaan Sejarah: Pada waktu nabi Yesaya, bangsa Israel mengalami berbagai 

tantangan sosial, politik, dan ekonomi. Mereka telah mengalami invasi dan penaklukan oleh 

bangsa-bangsa asing seperti Asyur.20 Konteks sejarah ini menciptakan ketidakstabilan sosial 

dan politik yang dapat mempengaruhi kondisi spiritual dan moral bangsa Israel. 

Agama dan Kultus: Pada masa itu, agama dan praktik ibadah memiliki peran sentral 

dalam kehidupan masyarakat Israel. Ayat ini mencerminkan kesadaran bangsa Israel akan 

dosa-dosa mereka dalam konteks keyakinan agama mereka. Mereka merasa bahwa dosa-

 
20 Reinhard G Kratz, “Israel in the Book of Isaiah,” Journal for the Study of the Old Testament 31, 

no. 1 (September 2006): 103–128. 



Andreas Kongres Pardingotan Simbolon; Ade Widi Christian; Alnodus Jamsenjos Indirwan Ziliwu:  
Kesalehan atau Kebenaran: Analisis Terjemahan ּינו ֵ֑ ל־צִדְקֹת   dalam Yesaya 64:6 (kol-ṣiḏqōtếnû) כָּ

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |162 

dosa mereka telah memisahkan mereka dari Allah dan membuat mereka "najis" dalam 

konteks agama. 

Ritual Kebersihan: Konsep "najis" dan "kain kotor" dalam ayat ini juga terkait 

dengan praktik kebersihan ritual dalam agama Yahudi.21 Ketika seseorang dianggap najis 

atau kotor secara ritual, ada serangkaian prosedur kebersihan yang harus diikuti untuk 

membersihkan diri dan memulihkan kekudusan. Ayat ini mencerminkan pentingnya ritual 

kebersihan dalam budaya Israel. 

Sifat Komunal Bangsa Israel: Konteks sosial dan budaya juga mencakup sifat 

komunal masyarakat Israel pada masa itu. Mereka merasa terikat satu sama lain sebagai 

bangsa dan memiliki tanggung jawab moral kolektif terhadap Allah.22 Kondisi spiritual dan 

moral satu individu dapat berdampak pada seluruh komunitas. 

Pesan Nabi: Nabi Yesaya berfungsi sebagai juru bicara Allah kepada bangsa Israel. 

Pesan-pesan nabi pada masa itu sering kali mencerminkan kebutuhan untuk pertobatan dan 

pengharapan akan pemulihan.23 Pesan-pesan ini harus dipahami dalam konteks keseluruhan 

situasi sosial dan budaya yang dihadapi oleh bangsa Israel. 

Konteks Tempat 

Ketika kita berbicara tentang konteks tempat dalam Yesaya 64:6, kita harus 

memahami bahwa ayat ini tidak secara khusus mengacu pada lokasi fisik tertentu. 

Sebaliknya, ayat ini lebih terkait dengan kondisi rohani dan moral bangsa Israel daripada 

dengan lokasi geografis. Meskipun demikian, untuk memahami konteks tempat yang 

mungkin mempengaruhi ayat ini, kita bisa mempertimbangkan hal berikut: 

Bait Suci dan Tempat Ibadah: Pada masa itu, Bait Suci di Yerusalem adalah tempat 

ibadah pusat bagi bangsa Israel. Ini adalah tempat di mana korban-korban dipersembahkan 

dan berbagai upacara keagamaan dilakukan.24 Bangsa Israel memiliki hubungan spiritual 

yang mendalam dengan Bait Suci, dan kesadaran akan kekudusan dan kesucian tempat itu 

dapat memengaruhi pemahaman mereka tentang dosa dan keadaan mereka yang "najis." 

Tempat-tempat Kudus Lainnya: Selain Bait Suci, ada juga tempat-tempat kudus 

lainnya di seluruh Tanah Israel yang memiliki makna agama dan spiritual. Misalnya, ada 

 
21 Mohammad Hashim Kamali, “The Principle of Original Cleanliness (Taharah),” ed. Mohammad 

Hashim Kamali, Shariah and the Halal Industry (August 2021): 49–56. 
22 Carol Meyers, “Procreation, Production, and Protection: Male-Female Balance in Early Israel,” 

Journal of the American Academy of Religion LI, no. 4 (December 1983): 569–594. 
23 Charles David Isbell, “The Limmûdîm in the Book of Isaiah,” Journal for the Study of the Old 

Testament 34, no. 1 (September 2009): 99–109. 
24 M Goodman, “Chapter Four. The Temple in First-Century CE Judaism” (Leiden, The 

Netherlands: Brill, 2007), 47–58. 



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 2, Desember 2023 

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |163 

gunung-gunung suci seperti Gunung Sinai atau Gunung Zion yang memiliki makna 

bersejarah dan religius bagi bangsa Israel.25 Tempat-tempat ini bisa menjadi tempat untuk 

pertobatan dan upacara keagamaan. 

Konteks Sejarah Gereja 

Untuk memahami konteks sejarah gereja dari Yesaya 64:6, kita perlu mengingat 

bahwa Yesaya adalah salah satu kitab dalam Perjanjian Lama (Tanakh) yang juga termasuk 

dalam kanon Alkitab Kristen. Kitab Yesaya memuat nubuat-nubuat dari nabi Yesaya yang 

hidup sekitar abad ke-8 SM hingga ke-7 SM di Kerajaan Yehuda. Namun, ketika kita 

berbicara tentang konteks sejarah gereja, kita berbicara tentang bagaimana teks Perjanjian 

Lama seperti Yesaya 64:6 dilihat, diinterpretasikan, dan diaplikasikan dalam sejarah dan 

teologi Gereja Kristen. Sejarah gereja melibatkan perkembangan dan evolusi keyakinan, 

doktrin, dan praktik gereja Kristiani sepanjang waktu.26 Beberapa aspek penting dalam 

pemahaman konteks sejarah gereja dari Yesaya 64:6 adalah: 

Kedudukan Perjanjian Lama: Perjanjian Lama (yang mencakup Kitab Yesaya) 

memiliki tempat yang penting dalam agama Kristen. Yesaya 64:6 adalah salah satu ayat 

dalam Perjanjian Lama yang dipandang sebagai prafigurasi atau pranata terhadap 

perkembangan doktrin Kristen yang lebih lanjut, khususnya mengenai dosa, pertobatan, dan 

pemulihan melalui Yesus Kristus. 

Konsep Dosa dan Pemulihan: Gereja Kristen, terutama pada awal-awalnya, 

mengadopsi pemahaman mengenai dosa dan pemulihan yang sebagian besar berakar dalam 

Perjanjian Lama. Ayat-ayat seperti Yesaya 64:6 digunakan untuk mengilustrasikan 

kerendahan hati dan penyesalan manusia atas dosa-dosa mereka dan kebutuhan akan 

penebusan. 

Penggunaan dalam Khotbah dan Pengajaran: Ayat-ayat dari Kitab Yesaya, termasuk 

Yesaya 64:6, sering kali diambil sebagai teks untuk khotbah dan pengajaran dalam gereja. 

Mereka digunakan untuk mengajarkan mengenai pertobatan, kasih karunia Allah, dan 

pentingnya menjaga hubungan dengan Tuhan. 

Tradisi Teologis: Berbagai tradisi teologis dalam Gereja Kristen telah 

mengembangkan pemahaman tentang dosa, pertobatan, dan pemulihan. Ayat-ayat seperti 

 
25 Eyal Ben Eliyahu, “The Rabbinic Polemic against Sanctification of Sites,” Journal for the Study 

of Judaism 40, no. 2 (2009): 260–280. 
26 Jaime Navarro, Juan J Sendra, and Salvador Muñoz, “The Western Latin Church as a Place for 

Music and Preaching: An Acoustic Assessment,” Applied Acoustics 70, no. 6 (2009): 781–789. 



Andreas Kongres Pardingotan Simbolon; Ade Widi Christian; Alnodus Jamsenjos Indirwan Ziliwu:  
Kesalehan atau Kebenaran: Analisis Terjemahan ּינו ֵ֑ ל־צִדְקֹת   dalam Yesaya 64:6 (kol-ṣiḏqōtếnû) כָּ

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |164 

Yesaya 64:6 memainkan peran dalam perkembangan teologi mengenai dosa asal, 

pemurnian, dan pemulihan melalui Yesus Kristus. 

Hubungan dengan Yesus Kristus: Dalam teologi Kristen, Yesus Kristus dianggap 

sebagai Juruselamat dan Penebus dari dosa manusia. Ayat-ayat dalam Perjanjian Lama, 

termasuk Yesaya 64:6, sering diinterpretasikan sebagai nubuat atau pranata yang mengarah 

pada karya penyelamatan yang dilakukan oleh Yesus Kristus. 

Konteks Teologis 

Konteks teologis Yesaya 64:6 sangat penting dalam pemahaman ayat ini, terutama 

dalam kerangka keyakinan agama Yahudi dan pemahaman teologi Kristen yang 

berkembang. Berikut adalah penjelasan mengenai konteks teologis Yesaya 64:6: 

Konsep Dosa: Dalam teologi agama Yahudi dan Kristen, dosa dianggap sebagai 

pelanggaran terhadap hukum ilahi atau norma moral yang ditetapkan oleh Allah. Ayat ini 

mencerminkan pemahaman dosa dalam konteks teologis, di mana bangsa Israel merasa 

bahwa mereka telah berdosa dan menyadari perlunya pertobatan. 

Pertobatan: Pertobatan adalah elemen penting dalam teologi yang mengacu pada 

proses perubahan hati dan perilaku seseorang untuk berbalik kepada Allah dan 

meninggalkan dosa. Ayat ini mencerminkan kerendahan hati dan penyesalan bangsa Israel, 

serta tekad mereka untuk bertobat dan mencari pemulihan melalui Allah. 

Kasih Karunia Allah: Dalam konteks teologis, kasih karunia Allah adalah tema yang 

penting. Bangsa Israel pada masa itu percaya bahwa pemulihan dan pengampunan dosa 

hanya bisa datang dari Allah yang pemurah dan penyayang. 

Harapan Pemulihan: Ayat ini juga mencerminkan harapan akan pemulihan melalui 

Allah. Bangsa Israel berharap bahwa Allah akan mengampuni dosa mereka dan 

mengembalikan hubungan yang baik antara Allah dan umat-Nya. 

Peran Nabi: Dalam teologi Yahudi, nabi seperti Yesaya dianggap sebagai perantara 

antara Allah dan bangsa Israel. Pesan nabi-nabi ini memiliki nilai teologis yang besar, dan 

ayat-ayat dalam kitab nabi seperti Yesaya dianggap memiliki kekuatan teologis yang 

mendalam. 

Hubungan dengan Kitab Suci Lainnya: Konteks teologis Yesaya 64:6 juga 

melibatkan hubungannya dengan Kitab Suci lainnya. Dalam tradisi Kristen, Yesaya 64:6 dan 

ayat-ayat lain dalam Perjanjian Lama sering diinterpretasikan dalam konteks Yesus Kristus 

sebagai Penebus dosa dan perantara antara Allah dan manusia. 



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 2, Desember 2023 

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |165 

Penggenapan Kaitan dengan Perjanjian Baru 

Kain Kotor Kehidupan Manusia: Kebenaran Menurut Yesaya 64:6 dan Kritik Yesus 

dalam Matius 5:20 

Dalam perjalanan kehidupan keagamaan, banyak ajaran dan tulisan suci yang 

menjadi landasan bagi kebenaran dan keadilan. Dalam dua ayat yang cukup mencolok, yakni 

Yesaya 64:6 dan Matius 5:20, terungkap bagaimana kebenaran diartikan dan dihubungkan 

dengan perbuatan manusia dalam konteks keagamaan. 

Pandangan kebenaran yang ditemukan dalam kritik Yesus dalam Matius 5:20. Yesus 

menyatakan, "Sebab Aku berkata kepadamu: Jika kebenaranmu tidak melebihi kebenaran 

ahli-ahli Taurat dan orang-orang Farisi, kamu sekali-kali tidak akan masuk ke dalam 

Kerajaan Sorga." Dalam konteks ini, Yesus menyoroti perilaku keagamaan yang hanya 

terfokus pada pemenuhan aturan dan hukum tanpa disertai perubahan hati yang mendalam. 

Yesus mengecam kebenaran yang hanya bersifat lahiriah, yang terlihat oleh orang 

banyak, tanpa memperhatikan kebenaran batiniah dan niat sejati di dalam hati. Ia mengajak 

untuk mencari kebenaran yang melibatkan transformasi internal, bukan hanya penampilan 

eksternal. Dengan demikian, Yesus menekankan bahwa kehidupan keagamaan yang sejati 

melibatkan lebih dari sekadar pemenuhan tuntutan hukum; melibatkan niat tulus dan relasi 

yang benar dengan Allah. 

Dalam kesimpulannya, kedua ayat tersebut menyajikan perspektif yang sejalan, 

meskipun dalam konteks yang berbeda. Yesaya mengingatkan akan kelemahan manusia dan 

kebutuhan akan campur tangan Tuhan, sementara Yesus menyoroti bahaya kehidupan 

keagamaan yang hanya berfokus pada tindakan lahiriah tanpa perubahan hati. Bersama-

sama, keduanya mengajarkan bahwa kebenaran sejati melibatkan campur tangan ilahi, 

transformasi batiniah, dan niat yang tulus dalam kehidupan keagamaan manusia. 

Jalan, Kebenaran, dan Hidup: Pesan Kesejatian dalam Yohanes 14:6 

Melanjutkan refleksi mengenai kebenaran dalam konteks keagamaan, kita 

menemukan pencerahan lebih lanjut melalui perkataan Yesus dalam Injil Yohanes 14:6. 

Dalam ayat ini, Yesus menyatakan, "Akulah jalan, kebenaran, dan hidup. Tidak ada seorang 

pun yang datang kepada Bapa, kalau tidak melalui Aku." Ungkapan ini menghadirkan 

dimensi baru dalam pemahaman kita tentang kebenaran. Yesus, dengan tegas menyatakan 

dirinya sebagai jalan, kebenaran, dan hidup, memberikan perspektif yang memotong jauh 

melampaui pengertian kebenaran dalam konteks keagamaan tradisional. Dia bukan hanya 

mengajarkan kebenaran, melainkan Dia sendiri adalah manifestasi dari kebenaran itu. 



Andreas Kongres Pardingotan Simbolon; Ade Widi Christian; Alnodus Jamsenjos Indirwan Ziliwu:  
Kesalehan atau Kebenaran: Analisis Terjemahan ּינו ֵ֑ ל־צִדְקֹת   dalam Yesaya 64:6 (kol-ṣiḏqōtếnû) כָּ

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |166 

Dengan kata lain, kebenaran sejati tidak hanya ditemukan dalam ajaran atau perbuatan, 

melainkan dalam hubungan pribadi dengan Yesus Kristus. Pernyataan ini mengecam 

pandangan bahwa kebenaran dapat dicapai secara eksklusif melalui tindakan keagamaan 

atau ketaatan terhadap hukum. Yesus menawarkan suatu paradigma baru di mana kebenaran 

sejati terwujud dalam hubungan yang hidup dan pribadi dengan-Nya. Ia adalah jalan yang 

membimbing, kebenaran yang menyatakan hakikat Ilahi, dan hidup yang memberi makna 

sejati. 

Dengan merunut kembali ke kritik Yesus terhadap kebenaran lahiriah dalam Matius 

5:20, pengajaran-Nya dalam Yohanes 14:6 memberikan jawaban atas dilema tersebut. 

Kebenaran sejati tidak hanya mencakup pemenuhan tuntutan hukum atau norma keagamaan, 

tetapi lebih dari itu, kebenaran itu adalah kehidupan bersama dengan Kristus. Sebagai 

jawaban terhadap dosa dan keterbatasan manusia yang disoroti dalam Yesaya 64:6, Yesus 

mengajak untuk menemukan pemulihan dan kebenaran yang sejati melalui iman dan 

hubungan dengan-Nya. Keselamatan bukanlah hasil usaha manusia semata, melainkan 

anugerah dari Tuhan yang diwujudkan melalui iman penurutan dalam Yesus Kristus. 

Dengan demikian, Yohanes 14:6 mengajarkan bahwa kebenaran sejati tidak dapat dicapai 

secara terpisah dari Tuhan, melainkan hanya melalui hubungan yang hidup dengan-Nya. 

Oleh karena itu, dalam perjalanan kehidupan keagamaan, manusia diundang untuk 

memahami bahwa kebenaran sejati bukanlah konsep abstrak, melainkan pribadi yang hidup 

dalam Yesus Kristus. 

Ibadah dalam Roh dan Kebenaran: Mengungkap Realitas yang Lebih Dalam melalui 

Yohanes 4:23 

Penjelajahan akan kebenaran dan keadilan dalam konteks kehidupan keagamaan 

menemukan kedalaman dan nuansa tambahan dalam perkataan Yesus yang tercatat dalam 

Yohanes 4:23. Dalam ayat ini, Yesus menyatakan, "Tetapi saatnya datang, dan sekarang 

sudah tiba, ketika para penyembah yang sejati akan menyembah Bapa dalam roh dan 

kebenaran, sebab Bapa menghendaki penyembah-penyembah seperti itu." Pernyataan ini 

membuka tabir pemahaman ibadah yang mendalam, yang melampaui ritual-ritual eksternal 

semata dan menekankan esensi koneksi spiritual yang tulus. Mengaitkan antara Yesaya 64:6, 

Matius 5:20, dan Yohanes 14:6, kata-kata Yesus dalam Yohanes 4:23 berfungsi sebagai 

jembatan, membimbing kita ke inti ibadah yang otentik.  

Pemahaman tradisional akan kebenaran dan kebenaran sering kali melibatkan 

ketaatan pada hukum agama dan praktik-praktik eksternal. Namun, Yesus memperkenalkan 



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 2, Desember 2023 

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |167 

pergeseran paradigma dengan menyoroti pentingnya menyembah dalam roh dan kebenaran. 

Rujukan kepada penyembahan "dalam roh" mengimplikasikan koneksi dalam yang 

mendalam dengan Allah. Ini mengisyaratkan bahwa ibadah yang otentik berasal dari batin 

yang terdalam, melibatkan jiwa dan roh penyembah. Ini sejalan dengan kritik dalam Matius 

5:20, di mana Yesus menantang tampilan lahiriah yang dangkal mengenai kebenaran, 

menekankan perlunya transformasi tulus dari hati. Lebih lanjut, penyembahan "dalam 

kebenaran" menandakan sebuah penyembahan yang berakar pada realitas siapa Allah 

sebenarnya. Ini melampaui pengamalan upacara dan interpretasi hukum secara legalistik. 

Sebaliknya, hal ini memanggil para percaya untuk bertemu dengan Allah sebagaimana Dia 

sejati, mengakui sifat-Nya, karakter-Nya, dan wahyu kebenaran yang ditemukan dalam 

Yesus Kristus (Yohanes 14:6). Bila dipertimbangkan bersama-sama dengan Yesaya 64:6 

yang mengakui ketidaksempurnaan bawaan manusia, dan Matius 5:20 yang mengkritik 

pemahaman dangkal akan kebenaran, Yohanes 4:23 mengajak untuk sebuah ibadah yang 

mengakui kelemahan manusia namun mencari koneksi yang tulus dengan Allah. Ini sejalan 

dengan ide bahwa kebenaran sejati dan ibadah otentik tidak dapat dicapai semata-mata 

melalui usaha manusia atau pertunjukan keagamaan.  

Pada intinya, Yohanes 4:23 mengundang para percaya untuk merangkul pemahaman 

holistik tentang ibadah—sebuah ibadah yang melibatkan seluruh diri mereka, ditandai 

dengan kejujuran, keterbukaan, dan koneksi intim dengan Yang Ilahi. Ini menempatkan 

ibadah sebagai pengalaman transformasional dan relasional, bukan sekadar ketaatan kaku 

pada praktik-praktik eksternal. Dalam kehidupan keagamaan yang terus berkembang, kata-

kata Yesus ini membimbing para percaya menuju ekspresi iman yang lebih dalam dan 

otentik, di mana ibadah menjadi perjumpaan yang mendalam dan intim dengan Allah dalam 

roh dan kebenaran. 

Ketika Kebenaran Menantang Kemunafikan, kecurangan: Refleksi pada Yohanes 8:44 

Dalam eksplorasi konsep kebenaran, kita diperkenalkan pada tantangan dan kontras 

yang tajam melalui perkataan Yesus dalam Yohanes 8:44. Dalam ayat ini, Yesus 

menyatakan, "Iblis adalah bapamu, dan keinginan bapamu hendak kamu lakukan. Ia adalah 

pembunuh manusia dari awal dan tidak berdiri di dalam kebenaran, karena di dalamnya tidak 

ada kebenaran. Apabila ia berkata dusta, ia berkata sesuai kebiasaannya sendiri, karena ia 

adalah pendusta dan bapanya pendusta itu." Pernyataan Yesus ini menciptakan pemisahan 

tajam antara kebenaran dan kejahatan. Dalam konteks ini, kebenaran bukan hanya sekedar 

suatu konsep, melainkan merupakan realitas yang menantang setiap kebohongan dan 



Andreas Kongres Pardingotan Simbolon; Ade Widi Christian; Alnodus Jamsenjos Indirwan Ziliwu:  
Kesalehan atau Kebenaran: Analisis Terjemahan ּינו ֵ֑ ל־צִדְקֹת   dalam Yesaya 64:6 (kol-ṣiḏqōtếnû) כָּ

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |168 

kecurangan. Yohanes 8:44 membuka tirai ke kebenaran mutlak dan mengungkap sifat 

melawan kebenaran dari pihak yang menolak terang-Nya. Melihat kaitannya dengan konteks 

sebelumnya, khususnya Yohanes 4:23 dan Matius 5:20, di mana Yesus menekankan 

pentingnya penyembahan dalam roh dan kebenaran, Yohanes 8:44 menyoroti kontras antara 

kehidupan yang dilandasi oleh kebenaran dan kehidupan yang dikuasai oleh kebohongan. 

Sementara penyembah sejati mencari kebenaran dalam roh dan mengasihi kebenaran (Yoh. 

4:23; Mat. 5:20), Yohanes 8:44 menunjukkan bahwa kebenaran tidak ada dalam orang yang 

menolak cahaya dan memilih berjalan dalam kegelapan. 

Dalam mengaitkan konsep ini dengan ayat-ayat sebelumnya, kita memahami bahwa 

kebenaran bukan hanya tentang konsep moral atau spiritual, melainkan tentang realitas 

eksistensial yang mengarah pada hidup atau mati. Yohanes 8:44 membuka mata kita 

terhadap konflik batin dan spiritual yang melibatkan pertarungan antara kebenaran dan 

kejahatan, yang tidak hanya terbatas pada tataran lahiriah, tetapi mencapai dimensi yang 

lebih dalam. Ayat ini juga menyuguhkan pemahaman bahwa kebenaran sejati bersumber 

dari karakter Ilahi yang tulus dan benar. Dalam kehidupan keagamaan, di mana manusia 

mungkin tergoda untuk memutarbalikkan kebenaran untuk memenuhi keinginan diri, 

Yohanes 8:44 mengajak untuk introspeksi mendalam mengenai motivasi dan prinsip yang 

mendasari tindakan dan niat. 

Sebagai akhir dari pematangan konsep kebenaran dalam Yohanes 8:44, kita 

diingatkan bahwa perjuangan antara kebenaran dan kebohongan bukanlah sekadar 

pertarungan ideologis, melainkan pertarungan spiritual yang melibatkan hati dan jiwa 

manusia. Sementara Yohanes 4:23 mengajak pada penyembahan dalam roh dan kebenaran, 

Yohanes 8:44 memberikan peringatan tegas akan bahaya mengikuti jalan kebohongan, yang 

akhirnya akan menghancurkan kedamaian dan kebenaran yang sejati dalam kehidupan 

keagamaan dan kemanusiaan. 

Kesalehan Manusia dalam Bayang-bayang Dosa dan Cahaya Kesucian: Kaitan dengan 

Ibrani 5:7 

Ibrani 5:7 memaparkan kesalehan Yesus, "Kristus dalam masa hidup-Nya di dunia 

dengan suara yang nyaring dan dengan tangis yang penuh pengharapan dan doa kepada Dia 

yang dapat menyelamatkan Dia dari maut."  Melalui lensa kesalehan Yesus dalam Ibrani 

5:7, kita menyaksikan kontras yang luar biasa. Yesus, Sang Kepala Gereja, menghadapi 

dunia dengan suara yang menyayat hati dan doa penuh pengharapan. Terdalam dalam 

penderitaan dan kehidupan-Nya, Ia tidak pernah terjerumus ke dalam dosa. Dalam setiap 



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 2, Desember 2023 

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |169 

tindakan dan kata-Nya, terpancar kesalehan sejati yang murni dan tak tercemar. Kesalehan 

Yesus yang tanpa dosa menjadi landasan harapan bagi umat manusia. Sementara Yesaya 

64:6 menggambarkan manusia yang penuh dosa dan tak berdaya, Ibrani 5:7 menawarkan 

gambaran kesalehan yang tidak tercemar dan pengorbanan yang penuh kasih. Yesus, sebagai 

teladan kesalehan sejati, tidak hanya mengajarkan jalan kebenaran, melainkan Ia sendiri 

adalah Jalan, dan Ia membuka jalan bagi manusia untuk menemukan kehidupan yang sejati. 

Perbandingan antara kesalehan manusia dan kesalehan Yesus menciptakan 

pemahaman mendalam tentang konsekuensi dari kesalahan dan kekudusan. Kesalehan 

manusia yang palsu, yang tercermin dalam dosa dan kotoran moral, menghantarkan menuju 

kematian rohani. Namun, kesalehan sejati yang tampak dalam hidup Yesus memancarkan 

kehidupan dan kebangkitan. Dalam konteks ini, Ibrani 5:7 memberikan wawasan bahwa 

kesalehan sejati tidak hanya mencakup kebebasan dari dosa, tetapi juga keterhubungan 

dengan kehendak dan kasih Allah. Kesalehan seperti Yesus bukanlah norma yang tidak 

tercapai, melainkan undangan kepada umat manusia untuk hidup dalam ketaatan dan 

kekudusan yang diberikan oleh kasih karunia Allah. Sebagai kesimpulan, perbandingan 

antara kesalehan manusia yang tercemar dosa (Yes. 64:6) dan kesalehan sejati yang 

diteladankan oleh Yesus (Ibr. 5:7) membentuk narasi tentang pengharapan dan 

penyelamatan. Kesalehan sejati adalah kebenaran hidup yang membawa kebangkitan, 

mengingatkan kita bahwa dalam kesalehan sejati, manusia seperti Yesus akan dibangkitkan 

menuju hidup yang kekal bersama-Nya. 

Jalan Menuju Kesucian, Kebenaran, Kesalehan: kaitan dengan 2 Petrus 1:5-9 

Dalam kasih karunia, Yesus Kristus menunjukkan jalan menuju kesucian, kebenaran, 

dan kesalehan sejati melalui tahapan-tahapan yang diajarkan dalam 2 Petrus 1:5-9. 

1. Iman: "Buatlah sungguh-sungguh untuk menambahkan kepada imanmu kebajikan." 

Langkah pertama menuju kesucian adalah iman yang kokoh. Iman menjadi fondasi yang 

memungkinkan seseorang membuka diri terhadap pengaruh ilahi yang dapat memimpin 

mereka ke jalan kebenaran. 

2. Kebajikan: "kebajikanmu pengetahuan." Setelah iman kokoh, langkah berikutnya adalah 

menambahkan kebajikan dalam tindakan dan karakter. Kebajikan bukan hanya sekadar 

perbuatan baik, tetapi juga refleksi dari hati yang tulus dan berhubungan erat dengan 

kebenaran. 

3. Pengetahuan: "pengetahuanmu penguasaan diri." Pengetahuan adalah langkah ketiga 

yang mengarah kepada penguasaan diri. Pemahaman yang mendalam tentang kebenaran 



Andreas Kongres Pardingotan Simbolon; Ade Widi Christian; Alnodus Jamsenjos Indirwan Ziliwu:  
Kesalehan atau Kebenaran: Analisis Terjemahan ּינו ֵ֑ ל־צִדְקֹת   dalam Yesaya 64:6 (kol-ṣiḏqōtếnû) כָּ

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |170 

akan membimbing seseorang untuk mengendalikan hawa nafsu dan mengarahkannya 

pada jalan yang benar. 

4. Penguasaan Diri: "penguasaan dirimu ketekunan." Dengan penguasaan diri, seseorang 

dapat mengembangkan ketekunan. Ketekunan memungkinkan individu untuk bertahan 

dan terus berusaha mencapai kesucian, bahkan ketika menghadapi cobaan atau godaan. 

5. Ketekunan: "ketekunanmu ketakwaan." Akhirnya, tahapan terakhir menuju kesucian 

adalah ketakwaan. Ketakwaan mencerminkan hubungan yang dalam dan patuh terhadap 

kehendak Allah. Ini adalah puncak dari perjalanan menuju kesucian, kebenaran, dan 

kesalehan sejati. 

Namun, 2 Petrus 1:9 memberikan peringatan penting. Jika seseorang kekurangan 

tahap-tahap ini, ia "buta dan kelupaan akan diajaknya." Dalam konteks kesalehan dan 

kebenaran sejati, keengganan untuk mengikuti tahap-tahap ini dapat mengakibatkan 

kebutaan rohaniah dan kelupaan akan kebenaran ilahi. 

Dengan merenungkan Yesaya 64:6 dan 2 Petrus 1:5-9, kita diingatkan akan 

kelemahan manusia, tetapi juga diberikan petunjuk yang jelas tentang bagaimana mengatasi 

kelemahan tersebut melalui jalan yang diterangi oleh Yesus Kristus. Kesalehan sejati 

bukanlah hasil dari usaha manusia semata, melainkan anugerah ilahi yang membutuhkan 

keterlibatan pribadi dan komitmen untuk mengikuti jejak-Nya. Dalam perjalanan menuju 

kesucian, kebenaran, dan kesalehan, kita menggenggam tangan-Nya, melewati setiap tahap 

dengan iman yang kokoh dan tekad untuk meneladani teladan-Nya yang suci. 

KESIMPULAN 

Dalam memahami perjalanan kesalehan dan kebenaran sejati melalui perspektif 

Kitab Suci, kita dibimbing oleh ayat-ayat yang mencakup Yesaya 64:6, Ibrani 5:7, dan 2 

Petrus 1:5-9. Kesimpulan yang dapat diambil dari refleksi ini menawarkan wawasan 

mendalam tentang kondisi manusia, jalan menuju kebenaran, dan petunjuk praktis untuk 

mencapai kesalehan sejati. 

Pertama, Yesaya 64:6 memberikan pemahaman akan kelemahan manusia dalam 

mencapai kesalehan sejati. Dosa menjadi penghalang yang tak terelakkan, dan kebenaran 

lahiriah manusia dianggap sebagai kain kotor. Hal ini menegaskan bahwa manusia, dengan 

segala usaha dan kemampuannya, tidak mampu menyucikan dirinya sendiri tanpa campur 

tangan ilahi. 

Namun, dalam bayang-bayang kelemahan tersebut, muncul cahaya harapan melalui 

Ibrani 5:7. Kesalehan Yesus Kristus yang tanpa dosa menjadi inspirasi dan teladan. Dengan 



Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 2, Desember 2023 

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |171 

suara yang merdu dan doa yang sungguh-sungguh, Dia membuka jalan bagi umat manusia 

menuju kesucian. Dalam kesalehan-Nya, kita menemukan rahmat dan teladan yang 

memimpin kita melewati kegelapan dosa menuju terang kasih karunia-Nya. 

Terakhir, dalam petunjuk praktis dari 2 Petrus 1:5-9, kita menemukan langkah-

langkah konkret menuju kesucian dan kebenaran sejati. Tahapan ini, mulai dari iman hingga 

ketakwaan, membentuk suatu perjalanan spiritual yang memungkinkan pertumbuhan dan 

transformasi. Namun, peringatan di 2 Petrus 1:9 mengingatkan kita bahwa kelalaian dalam 

tahapan ini dapat menyebabkan kebutaan rohaniah dan kelupaan akan kebenaran. 

Dengan demikian, kesimpulan dari refleksi ini menawarkan gambaran tentang 

realitas dosa manusia, harapan melalui kasih karunia Yesus Kristus, dan langkah-langkah 

konkret dalam menapaki jalan kesucian. Kesucian sejati tidak hanya melibatkan pemahaman 

intelektual atau tindakan lahiriah semata, melainkan juga melibatkan hati yang tulus dan 

keterhubungan yang erat dengan kehendak Allah. Dalam pencarian kesalehan sejati, kita 

dipandu untuk mengikuti jejak Sang Guru, Yesus Kristus, dan dengan tekun 

memperjuangkan pertumbuhan rohaniah menuju kebenaran dan kasih-Nya. 

REFERENSI 

Ben-Noun, Liubov Louba. “What Is the Biblical Attitude towards Personal Hygiene during 

Vaginal Bleeding?” European journal of obstetrics, gynecology, and reproductive 

biology 106 1 (2003): 99–101. 

Clark, Gillian. “Rod, Line and Net: Augustine on the Limits of Diversity.” Studies in 

Church History 43 (March 2007): 80–99. 

DiFransico, Lesley. “‘He Will Cast Their Sins into the Depths of the Sea . . .’ Exodus 

Allusions and the Personification of Sin in Micah 7:7-20.” Vetus Testamentum 67, 

no. 2 (2017): 187–203. 

Edwards, Jonathan. Sinners in the Hands of an Angry God. Edited by Wilson H Kimnach, 

Kenneth P Minkema, and Caleb J D Maskell. New Haven: Yale University Press, 

2010. 

Eliyahu, Eyal Ben. “The Rabbinic Polemic against Sanctification of Sites.” Journal for the 

Study of Judaism 40, no. 2 (2009): 260–280. 

Goodman, M. “Chapter Four. The Temple in First-Century CE Judaism.” 47–58. Leiden, 

The Netherlands: Brill, 2007. 

Guterman, Mark A. “Observance of the Laws of Family Purity in Modern–Orthodox 

Judaism.” Archives of Sexual Behavior 37 (2008): 340–345. 

Heskett, Randall. “The City, Destruction, and Native Israelite Genres.” In Reading the 

Book of Isaiah: Destruction and Lament in the Holy Cities, 31–48. New York: 

Palgrave Macmillan US, 2011. 

Isbell, Charles David. “The Limmûdîm in the Book of Isaiah.” Journal for the Study of the 

Old Testament 34, no. 1 (September 2009): 99–109. 

John C. Endres. “Tobit: A Review Note.” The Expository Times 113, no. 2 (November 

2001): 54. 

de Jong, Matthijs J. “Isaiah among the Ancient Near Eastern Prophets,” 2007. 



Andreas Kongres Pardingotan Simbolon; Ade Widi Christian; Alnodus Jamsenjos Indirwan Ziliwu:  
Kesalehan atau Kebenaran: Analisis Terjemahan ּינו ֵ֑ ל־צִדְקֹת   dalam Yesaya 64:6 (kol-ṣiḏqōtếnû) כָּ

Copyright© 2023; Angelion: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, e-ISSN 2723-3324 |172 

Kamali, Mohammad Hashim. “The Principle of Original Cleanliness (Taharah).” Edited by 

Mohammad Hashim Kamali. Shariah and the Halal Industry (August 2021): 49–

56. 

Kim, Hyuk-ki. “The Role of Metaphors in the Interpretation of a Prophetic Discourse: A 

Linguistic Analysis on Isaiah 40-55,” 2012. 

Kratz, Reinhard G. “Israel in the Book of Isaiah.” Journal for the Study of the Old 

Testament 31, no. 1 (September 2006): 103–128. 

Meyers, Carol. “Procreation, Production, and Protection: Male-Female Balance in Early 

Israel.” Journal of the American Academy of Religion LI, no. 4 (December 1983): 

569–594. 

Navarro, Jaime, Juan J Sendra, and Salvador Muñoz. “The Western Latin Church as a 

Place for Music and Preaching: An Acoustic Assessment.” Applied Acoustics 70, 

no. 6 (2009): 781–789. 

Ngong, David Tonghou. “Theology as the Construction of Piety: A Critique of the 

Theology of Inculturation and the Pentecostalization of African Christianity.” 

Journal of Pentecostal Theology 21 (2012): 344–362. 

O’Callaghan, Paul. “Luther and ‘Sola Gratia’: The Rapport Between Grace, Human 

Freedom, Good Works and Moral Life.” Scripta Theologica 49 (2017): 193–212. 

Roy, F., and Melugin. “Texts to Transform Life: Reading Isaiah as Christians,” 2005. 

Schaub, Edward Leroy. “The Consciousness of Sin.” Harvard Theological Review 5 

(1912): 121–138. 

Scheuer, Blaženka. Sin and Punishment in the Book of Isaiah. Edited by Lena-Sofia 

Tiemeyer. The Oxford Handbook of Isaiah. Oxford University Press, 2021. 

Selke, Esther Abbetmeyer. “The Relation of Martin Luther to Evangelical Religion.” 

Review & Expositor 29, no. 2 (April 1932): 182–192. 

Shifman, Arie. “‘A Scent’ of the Spirit: Exegesis of an Enigmatic Verse (Isaiah 11:3).” 

Journal of Biblical Literature 131, no. 2 (2012). 

 


