
 
Vol 4, No 2, Maret 2022; 309-323  
ISSN 2654-5691 (online); 2656-4904 (print) 
Available at: e-journal.sttberitahidup.ac.id/index.php/jbh  

 
 

Copyright© 2022; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|309 

Moderasi Beragama Berbasis Kearifan Lokal  
Suku Pakpak Aceh Singkil 

Erman Sepniagus Saragih 
ermansaragih9@gmail.com  

 
 

Abstract 

The destruction of the church in Aceh Singkil in 2015 was phenomenal and a fact of the 

struggle to achieve religious moderation. The Aliansi Pemuda dan Pembela Islam (APPI) 

demands a firm stance from the local government to crack down on church buildings that 

do not have a Building Construction Law (IMB). Of course, the church community in Aceh 

Singkil is not indifferent to the rules and it seems as if the fulfilment of the IMB is a paradigm 

for the actualization of religious harmony that goes beyond the virtue of local humanism of 

the local community. This paper argues that even though the fulfilment of IMB is necessary, 

local wisdom is a “treasure” that cannot be insulted based on any policy because local 

wisdom can be a medium to create harmony in religious differences. The case of the 

destruction of the church in Aceh Singkil has certainly become a public study, but there has 

been no offer related to local wisdom as a basis for being moderate. The conclusions are: 

First, a community that emphasizes customs needs each other and maintains existing virtues 

that have been instilled since ancient times is virtuous. Second, simplicity, certainty, and 

virtue are the basis. Third, open communication by way of kinship is the openness of the 

philosophical schools of traditional society. If religious ideas carry a message of benefit to 

the wider community, of course, suspicion will be low, fanaticism will become open, 

extremists will become dialogical, and be radical virtue. 

 

Keywords: Religious Moderation; Local Wisdom; Primordial Society;Pakpak Ethnic’s 

 

Abstrak 

Pembakaran gereja di Aceh Singkil pada tahun 2015 adalah fenomena dan bukti bahwa 

moderasi beragama penting dikedepankan. Aliansi Pemuda dan Pembela Islam (APPI) 

menuntut wujud sikap tegas pemerintah daerah atas keberadaan bangunan gereja yang tidak 

memiliki Izin Mendirikan Bangunan (IMB). Seolah-olah komunitas kristiani di Aceh Singkil 

abai terhadap pemenuhan aturan dan seakan-akan pemenuhan IMB sebagai paradigma 

aktualisasi harmonisasi keagamaan yang melampaui the virtue of local humanism (kearifan 

lokal) dalam masyarakat setempat. Tulisan ini berargumentasi bahwa sekalipun pemenuhan 

IMB perlu namun kearifan lokal adalah “harta karun” yang tidak boleh diabaikan atas dasar 

kebijakan apa pun sebab, local wisdom adalah jati diri dan media perekat perwujudan 

keharmonisan di dalam perbedaan paham keagamaan. Kasus pembakaran gereja di Aceh 

singkil tentu sudah menjadi kajian publik namun belum ada tawaran terkait kearifan lokal 

sebagai media infiltrasi sikap moderat. Kesimpulan yang dikemukakan adalah: Pertama, 

masyarakat primordial adalah komunitas yang menekankan adat istiadat leluhur, berbaur-

saling membutuhkan, dan menjaga nilai-nilai kebajikan yang ada dan dilestarikan. Kedua, 

moderasi beragama berbasis kearifan lokal merupakan kesederhanaan, kepastian, dan 

keseimbangan. Pasti karena masyarakat lokal sudah memiliki culture dan memahami 

mailto:ermansaragih9@gmail.com


Erman Sepniagus Saragih: Moderasi Beragama Berbasis Kearifan Lokal Suku Pakpak-Aceh Singkil 

Copyright© 2022; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|310 

manfaat nilai-nilai kebudayaan lokal di dalam relasi kehidupan bermasyarakat. Ketiga, 

intensitas relasi dan komunikasi dengan cara kekeluargaan menjadi wadah keterbukaan dan 

penangkal rasa kecurigaan. Saling terbuka dan memahami perbedaan adalah mazhab 

filosofis masyarakat tradisional. Jika gagasan keagamaan membawa pesan kemaslahatan 

masyarakat luas tentu kecurigaan menjadi rendah, fanatisme menjadi terbuka, ekstremis 

menjadi dialogis, dan radikalisme sebatas radikal saja. 

 

Kata Kunci: Moderasi Beragama; Kearifan Lokal; Masyarakat Primordial; Suku Pakpak 

 

PENDAHULUAN  

Diskriminasi, ketegangan terselubung, dan kerukunan terus menerus mewarnai 

hubungan sosial antara jemaah Islam dan jemaat Kristen di Kabupaten Aceh Singkil. 

Diskriminasi terhadap non-Muslim antara lain dipicu oleh upaya para elite masyarakat dan 

Pemerintah Daerah di Aceh yang berusaha semaksimal mungkin untuk menjadikan Islam 

sebagai satu-satunya identitas kolektif  “Teras Makkah”.1 Masyarakat Kristen ditempatkan 

sebagai warga negara yang memiliki akses terbatas dalam menunjukkan identitas 

kolektifnya di ruang publik. Namun, di sisi lain, fakta bahwa masyarakat Aceh di Singkil 

memiliki latar Belakang yang beragam dan pembentukan identitas kolektif komunitas 

Kristen dan Muslim menjadi kompleks dan dinamis. Diskriminasi yang dialami oleh non 

muslim di Aceh Singkil dan Aceh antara lain dipicu oleh rendahnya kesadaran, terutama 

toleransi beragama oleh mayoritas terhadap kelompok minoritas.2 

Rumah ibadah sebagai simbol eksistensi mendasar praktik beragama. Pembangunan 

rumah ibadah di sekitar masyarakat majemuk-lokal dapat memicu terjadinya konflik antar 

umat beragama.  Pembakaran gedung gereja di Aceh Singkil pada tahun 2015 menjadi 

 
1Negeri Aceh pada abad ke15 pernah mendapat gelar yang sangat terhormat dari umat Islam 

nusantara. Negeri ini dijuluki “Serambi Makkah” sebuah gelar yang penuh bernuansa keagamaan, keimanan, 

dan ketaqwaan. Menurut analisis pakar sejarawan, ada 5 sebab mengapa Aceh menyandang gelar mulia itu. 

Penjelasan lengkap lihat di http://abulyatama.ac.id/?p=5988; 

https://www.kompas.com/skola/read/2020/01/19/160000069/mengapa-aceh-dijuluki-kota-serambi-mekkah-

?page=all; https://bpkpenabur.or.id/bekasi/smak-penabur-harapan-indah/berita/berita-lainnya/kota-aceh-

pesona-kota-serambi-mekkah. 
2 Muhammad Ansor, “We Are From the Same Ancestors: Christian-Muslim Relations in 

Contemporay Aceh Singkil,” Al-Albab - Borneo Journal of Religious Studies (BJRS) 3, no. 1 (2014): 3–23. 

http://abulyatama.ac.id/?p=5988
https://www.kompas.com/skola/read/2020/01/19/160000069/mengapa-aceh-dijuluki-kota-serambi-mekkah-?page=all
https://www.kompas.com/skola/read/2020/01/19/160000069/mengapa-aceh-dijuluki-kota-serambi-mekkah-?page=all


Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 4, No 2, Maret 2022 

Copyright© 2022; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|311 

stigma dan bukti bahwa moderasi3 beragama penting dirintis ke depan.4 Aliansi Pemuda dan 

Pembela Islam (APPI) menuntut sikap tegas pemerintah atas legalitas bangunan gereja 

berupa Izin Mendirikan Bangunan (IMB). Seolah-olah komunitas masyarakat gereja abai 

terhadap pemenuhan aturan tersebut dan seakan-akan IMB indikator mendasar aktualisasi 

keagamaan dalam masyarakat majemuk. Konflik di Aceh Singkil sebenarnya tidak terjadi 

dari waktu ke waktu namun, masalah ini sudah lama terjadi dan terus menerus. Kadang kala 

peristiwa tersebut sarat dengan sejarah syariat keagamaan dan kadang didorong oleh tahun 

kontestasi politik. Para pelaku politik praktis sering memanfaatkan isu-isu keagamaan 

sebagai kendaraan politis mereka.  

Deny Setiawan dan Bahrul Khoir Amal di dalam artikel, “Membangun Pemahaman 

Multikultural dan Multi Agama Guna Menangkal Radikalisme di Aceh Singkil” 

mengemukakan bahwa ketegangan di Aceh Singkil disebabkan oleh beberapa faktor rasa 

solidaritas yang rendah, dinamika konsep multikultural, pengaruh pihak pendatang, dan 

faktor kesenjangan ekonomi.5 Agama direduksi dan dipelintir untuk memenuhi tuntutan 

hidup dengan menyalahgunakannya untuk hawa nafsu kekuasaan dan tujuan politik.6  

Relasi Muslim-Kristen di Singkil merupakan narasi yang kompleks, sering bertolak 

belakang antara penampilan di depan dan di belakang dalam tampilannya. Di tengah 

kecurigaan mayoritas umat Islam Aceh Singkil dan Pemerintah Daerah terhadap keberadaan 

umat Kristen, komunitas Lintas Agama di tingkat akar rumput justru berusaha membangun 

kerukunan dan koeksistensi.7 Muhammad Ansor dalam “We are from The Same Ancestors” 

: Christian-Muslim Relation In Contemporay Aceh Singkil” mengatakan bahwa kesadaran 

 
3“Moderasi dapat dikatakan sebagai kelangsungan hidup masyarakat yang berkomitmen pada nilai-

nilai toleransi, kemajuan, dan pertukaran gagasan secara damai. Bagi seorang moderat religius, sebaliknya, 

iman lebih seperti “keyakinan di mana tidak ada bukti.” Kaum moderat religius mengakui bahwa kita sering 

mempertaruhkan klaim atas pengetahuan di mana apa yang sebenarnya kita miliki adalah keyakinan yang 

kurang lebih dibenarkan. Iman bagi orang-orang moderat adalah pengingat terus-menerus bahwa 

pengetahuan manusia selalu mampu meningkatkan, kemajuan, bahwa selalu ada sesuatu yang lebih, sesuatu 

yang lain untuk diketahui (Kementerian Agama RI, 2019).” Moderasi beragama harus dipahami sebagai 

sikap beragama yang seimbang antara pengamalan agama dan penghormatan terhadap pengamalan agama 

orang lain yang berbeda keyakinan. 
4 Jurnal Komunikasi Global and Raihan Nusyur, “Jurnalisme Damai Dalam Pemberitaan 

Pembakaran Gereja Di Aceh Singkil Pada Harian Waspada,” JKG (Jurnal Komunikasi Global) 6, no. 1 

(2017): 26–38. 
5 Deny Setiawan and Bahrul Khoir Amal, “Membangun Pemahaman Multikultural Dan Multiagama 

Guna Menangkal Radikalisme Di Aceh Singkil,” Al-Ulum 16, no. 2 (2016): 348. 
6 I Ketut Angga Irawan, “Merajut Nilai-Nilai Kemanusiaan Melalui Moderasi Beragama,” Prosiding 

STHD Klaten Jawa Tengah 1, no. 1 (2020): 82–89, https://prosiding.sthd-

jateng.ac.id/index.php/psthd/article/view/35. 
7 Ansor, “We Are From the Same Ancestors: Christian-Muslim Relations in Contemporay Aceh 

Singkil.” 



Erman Sepniagus Saragih: Moderasi Beragama Berbasis Kearifan Lokal Suku Pakpak-Aceh Singkil 

Copyright© 2022; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|312 

akan persamaan asal-usul suku selama ini telah berkontribusi efektif dalam meredam konflik 

dua agama di Aceh Singkil.   

Salah satu wujud moderasi beragama  di Kelurahan Batang Beruh, Dairi yaitu gedung 

gereja dan gedung masjid dibangun berdampingan. Pertapakan masjid bersumber dari hibah 

lahan jemaat gereja. Hal tersebut unik dan menarik sehingga Erman S. Saragih 

mengemukakan bahwa kearifan lokal sebagai wadah perekat dan pemersatu perbedaan 

paham agama di Kelurahan Batang Beruh.8 Intensitas relasi dan komunikasi kekeluargaan 

menjadi penangkal rasa kecurigaan. Saling keterbukaan dan memahami perbedaan adalah 

dasar filosofis masyarakat tradisional Batang Beruh. Jika kecurigaan rendah maka kekerasan 

atas nama agama peluangnya rendah.  

Demikian halnya dengan Aceh Singkil terdiri dari suku Pakpak dan memiliki tradisi 

yang sama dengan suku Pakpak di Kelurahan Batang Beruh, Dairi. Mengapa moderasi 

beragama berbasis kearifan lokal perlu dikonstruksi dan dijadikan model terapan pada kasus 

pembakaran gereja di Aceh Singkil? Tawaran argumentatif tulisan ini adalah bahwa kearifan 

lokal9 sebagai media strategis untuk mewujudkan masyarakat moderat-harmonis di dalam 

realitas perbedaan kepercayaan agama. Masyarakat primordial sebenarnya adalah 

masyarakat yang berbaur, menekankan adat istiadat, dan menjaga nilai-nilai kebajikan yang 

telah ditanamkan sejak zaman leluhur mereka.10 Nilai tersebut mengedepankan rasa saling 

membutuhkan satu dengan yang lainnya, saling menerima, saling menghormati, dan penuh 

kepekaan bahwa mereka sama-sama makhluk daya cipta Tuhan. Gagasan tersebut relevan 

sebagaimana dimensi nilai-nilai Pancasila yaitu memodelkan pola pikir dan sikap 

menghormati dan meluhurkan pelbagai aspek distingtif dalam keanekaragaman beragama.11  

 
8 Erman Sepniagus Saragih, “Profil Hidup Rukun Antar Umat Beragama Pada Masyarakat 

Kelurahan Batang Beruh Kecamatan Sidikalang Kabupaten Dairi,” Jurnal Christian Humaniora 3, no. 1 

(2019): 73–83. 
9“Kearifan lokal diartikan sebagai kearifan atau nilai-nilai luhur yang terkandung dalam aset budaya 

lokal seperti tradisi, petatah-petitih dan motto hidup. Widjono mengatakan kearifan lokal adalah kemampuan 

menyikapi dan memberdayakan potensi nilai-nilai luhur budaya dan merupakan entitas yang menentukan 

harkat dan martabat manusia yang telah mentradisi dalam suatu daerah (Widjono, 2016). Kearifan lokal juga 

merupakan falsafah hidup dan ilmu pengetahuan yang berwujud aktivitas yang dilakukan masyarakat dalam 

menjawab berbagai masalah dalam pemenuhan kebutuhan. Hal termaksud dalam bahasa Inggris disebut local 

wisdom (kearifan lokal) yang mencakup unsur pengetahuan (local knowledge), kecerdasan (local genious) 

dan simbol (local symbol) (Yin Cheong Cheng dalam Fajarini, 2014).” 
10 Sitti Arafah, “Moderasi Beragama: Pengarusutamaan Kearifan Lokal Dalam Meneguhkan 

Kepelbagaian (Sebuah Praktik Pada Masyarakat Plural),” Mimikri: Jurnal Agama dan Kebudayaan 6, no. 1 

(2020): 58–73, https://blamakassar.e-journal.id/mimikri/article/view/348. 
11 Donny Khoirul Azis et al., “Pancasila Educational Values in Indicators Religious Moderation in 

Indonesia,” fITRAH Jurnal Kajian Ilmu-ilmu Keislaman 7, no. 2 (2021): 229–244. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 4, No 2, Maret 2022 

Copyright© 2022; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|313 

METODE 

Kajian tentang moderasi beragama berbasis kearifan lokal menggunakan paradigma 

metode kualitatif. Pendekatan yang digunakan adalah sistematik literatur review. Literatur 

sebagai sumber data dibaca-dianalisis dengan lensa pembacaan moderasi berbasis kearifan 

lokal. Literatur yang dimaksud adalah buku-buku dan artikel jurnal yang mazhabnya relevan 

dengan nilai (value) kearifan lokal12 dan moderasi beragama. Model penelitian tersebut 

digunakan atas dasar pertimbangan fokus analisis tentang pemahaman, pemaknaan, dan 

argumentasi.13 Data penelitian difokuskan pada penekanan urgensi pemahaman makna 

moderasi beragama berbasis kearifan lokal. “Moderasi Umat Beragama” terbitan Balitbang 

Kemenag sebagai buku utama dalam merumuskan makna dan manfaat moderasi.14 Gagasan 

dalam jurnal yang relevan merupakan topik yang didialogkan untuk merentang ide tentang 

moderasi beragama. Pengolahan data dilakukan dengan cara deskriptif-analis-kualitatif.15 

Langkah upaya menganalisis data deskriptif yaitu mencatat-melakukan koding data, 

menginterpretasikan data, reduksi data, dan kemudian rumusan antitesis diargumentasikan 

berdasarkan data pendukung.  

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Moderasi beragama berbasis kearifan lokal merupakan kesederhanaan dan kepastian. 

Pasti karena masyarakat lokal sudah terbiasa-memiliki dan memahami manfaat nilai-nilai 

kearifan lokal di dalam relasi kehidupan bermasyarakat. Penekanan pada kearifan lokal tidak 

bertanya “apa agamamu?” namun, apa yang bisa kami bantu untuk mencapai tujuan individu 

secara simbiosis mutualisme. Segala kreasi Tuhan Yang Maha Kuasa memiliki hak dan 

kewajiban yang sama dalam realitas sosialnya.  

Kajian tentang pembakaran rumah ibadah di Aceh Singkil, oleh Muhajir Al Fairusy 

menyadur data tentang “kesadaran identitas kelompok masyarakat lintas teritorial dan 

agama” di Aceh Singkil dan apa saja upaya mereka membangun kohesi sosial di Aceh 

 
12“Nilai adalah alat yang menunjukkan alasan dasar bahwa “cara pelaksanaan atau keadaan akhir 

tertentu lebih disukai secara sosial dibandingkan cara pelaksanaan atau keadaan akhir yang berlawanan. Nilai 

memuat elemen pertimbangan yang membawa ide-ide seorang individu mengenai hal-hal yang benar, baik, 

atau diinginkan.” 
13 John W. Creswell, Research Design Qualitative, Quantitative, and MixedMethods Approaches 

(London: SAGE, 2014). 
14 Babun Suharto, “Moderasi Beragama Dari Indonesia Untuk Dunia,” in LKiS Bantul (Yogyakarta: 

LKiS Bantul, 2019), 410. 
15 Ki Hadjar Dewantara and Surakarta E-mail, “Deskripsi Kualitatif Sebagai Satu Metode Dalam 

Penelitian Pertunjukan,” Harmonia: Journal of Arts Research and Education 11, no. 2 (2011): 173–179. 



Erman Sepniagus Saragih: Moderasi Beragama Berbasis Kearifan Lokal Suku Pakpak-Aceh Singkil 

Copyright© 2022; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|314 

Singkil.16 Kemudian Penelitian Haidlor Ali Ahmad tentang “Resolusi Konflik Keagamaan 

di Aceh Singkil dalam Perspektif Budaya Dominan” mengatakan adanya ketegangan dan 

rasa saling mencurigai yang begitu kuat antara masyarakat agama Kristen-Islam pasca 

penertiban gereja-gereja yang cacat hukum secara administrasi bangunan. Ahmad mencoba 

menawarkan budaya masyarakat sebagai resolusi konflik hubungan antar agama di Aceh 

Singkil.17 Demikian juga dalam penelitian disertasi Hanna Dewi Aritonang “Menelisik 

Aspek Afektif Memori Sebagai Dasar Mengampuni dan Berdamai Pasca Kekerasan dan 

Perusakan Gereja-gereja di Aceh Singkil” berdasarkan teori Miroslav Volf dan gagasan 

Robert Schreiter.18 Aritonang mengemukakan bahwa rekonsiliasi sebagai tawaran solusi dari 

stigma kekerasan dan penderitaan pasca kekerasan atas nama agama di Aceh singkil. 

Demikian juga dalam penelitian Arskal tentang, “ Sharia and the Politics of the Dominat 

Cultue in Aceh-North Sumatera Border” mengemukakan bahwa identitas suku Pakpak di 

Aceh Singkil sesungguhnya sangat berbeda dengan budaya Aceh yang bersifat Islam. 

Penekanan identitas dasar tersebut muncul karena pada sejarahnya, suku Pakpak yang non-

Islam pernah menolak disebut sebagai pendatang sebab mereka sudah menetap di daerah 

Singkil jauh sebelum kemerdekaan. Mereka juga menekankan perilaku bahwa perbedaan 

agama tidak memutuskan rasa persatuan dan persaudaraan.19 

Isi narasi moderasi beragama sebenarnya bermaksud merawat kemajemukan dan 

tidak mengesampingkan modal sosial seperti kearifan lokal setempat. Sikap moderat sebagai 

modal sosial dan merupakan value yang ada dimiliki oleh individu maupun kelompok yang 

dapat menjadikan mereka saling memahami dan menghormati. Kesadaran akan kearifan 

lokal sebagai modal sosial terus dibangun dengan mengedepankan sikap moderat. “Budaya 

Sintuwu Maroso” dalam artikel Muhammad Nur sebagai kajian yang mengemukakan bahwa 

budaya lokal turut serta membangun dinamika moderasi beragama di Poso. Pemahaman 

tentang Piamo (orang terdahulu) merupakan bagian dari nilai budaya leluhur mereka yang 

telah diwariskan. Budaya tersebut mengandung nilai luhur yang bermanfaat dalam prinsip 

kehidupan masyarakat dalam tradisi Mesale (gotong-royong) misalnya. Prinsip mosintuwu 

yaitu perasaan turut merasakan kesusahan orang lain dengan cara memberi sesuatu berupa 

 
16 Muhajir Al Fairusy, “‘Menjadi Singkel Menjadi Aceh, Menjadi Aceh Menjadi Islam’ (Membaca 

Identitas Masyarakat Majemuk Dan Refleksi Konfilk Agama Di Wlayah Perbatasan-Aceh Singkel),” Jurnal 

Sosiologi USK 9, no. 1 (2016): 17–33. 
17 Haidlor Ali Ahmad, “Resolusi Konflik Keagamaan Di Aceh Singkil Dalam Perspektif Budaya 

Dominan,” Harmoni 15, no. 3 (2016). 
18 Hanna Dewi Aritonang, “Kehadiran Allah Di Tengah Penderitaan Aceh Singkil,” GEMA 

TEOLOGIKA: Jurnal Teologi Kontekstual dan Filsafat Keilahian 6, no. 1 (2021): 35–50. 
19 Arskal Salim, “Shara and the Politics of the Dominat Culture in Aceh-North Sumatera Boreder,” 

ICRS UGM (2018). 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 4, No 2, Maret 2022 

Copyright© 2022; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|315 

uang dan sembako. Tujuan dasarnya adalah kebersamaan yang merupakan salah satu 

bangunan relasi sosial.20 Sintuwu Maroso merupakan budaya lokal21 atau kearifan lokal 

masyarakat Poso yang sangat majemuk dan menjadi bagian dari moderasi beragama. 

Kearifan lokal tersebut mengandung nilai-nilai luhur yang sangat bermanfaat dalam 

kehidupan sosial masyarakat dalam membangun dan menjaga kualitas hidup harmonis bagi 

warganya dan nilai budaya di dalamnya.  

Berdasarkan data dari penelitian sebelumnya yang menggambarkan beberapa hal 

menarik yaitu praktik agama signifikan memicu konflik dan menghasilkan tindakan 

kekerasan, penderitaan, stigma negatif kolektif. Ahmad dalam penelitiannya mencoba 

menawarkan budaya masyarakat sebagai dasar rekonsiliasi.22 Dengan demikian tradisi 

masyarakat memperkuat argumentasi bahwa moderasi beragama berbasis kearifan lokal 

perlu lakukan dan diseminasi. Sebagaimana penelitian M. Yusuf Wibisono dkk 

mengemukakan bahwa, negara secara sosio-politik terbukti masih diskriminatif 

perlakuannya terhadap pemeluk agama lokal. Hal tersebut muncul dari realitas pencantuman 

kepercayaan lokal belum dilakukan sehingga mereka cenderung dibuli sebagai masyarakat 

“kelas dua”. Wibisono dkk menandaskan bahwa negara cenderung mengebiri sebagian besar 

hak sipil warga yang masih melestarikan tradisi lokal mereka.23   

Lukman Hakim Saifunddin mengatakan bahwa moderasi beragama merupakan sikap 

menahan tindak kekerasan, atau menjauhi keekstreman dalam praktik beragama. Sikap 

demikian sangat penting dicanangkan sebagai kesamaan sudut pandang dalam menjalankan 

keagamaannya masing-masing. Moderasi menjadi cara menarik ke belakang praktik 

beragama agar sesuai dengan esensinya, dan agar agama benar-benar berfungsi menjaga 

 
20 Muhammad Nur, “Kearifan Lokal Sintuwu Maroso Sebagai Simbol Moderasi Beragama,” Pusaka 

8, no. 2 (2020): 241–252. 
21“Menurut Julianus dkk, budaya lokal merupakan pandangan hidup, asumsi dasar dan keyakinan 

yang diakui bersama oleh masyarakat dalam suatu daerah mencakup cara berpikir, berperilaku, bersikap, 

nilai-nilai yang tercermin dalam wujud fisik dan abstrak untuk melakukan penyesuaian. Budaya mengacu 

pada berbagai aspek dan cara hidup (Julianus dkk., 2021) yang harus mencakup adat dan tradisi, etika dan 

kode etik serta sikap dan nilai mereka (Banks, 1988). Budaya juga mencakup manifestasi fisik identitas suku 

seperti pakaian tradisional, musik dan tarian, yang oleh sebagian orang ingin digambarkan sebagai budaya 

material mereka (Huvang & Devung, 2020; Lai dkk., 2019) Jadi, budaya adalah perilaku dan cara hidup dan 

aspek mental dan sikap masyarakat, serta apa yang mereka gambarkan dan ekspresikan kepada dunia seperti 

musik, tarian, dan kostum tradisional mereka.” 
22 Ahmad, “Resolusi Konflik Keagamaan Di Aceh Singkil Dalam Perspektif Budaya Dominan.” 
23 M.Yusuf Wibisono, Adeng M. Ghozali, and Siti Nurhasanah, “Keberadaan Agama Lokal Di 

Indonesia Dalam Perspektif Moderasi,” Wawasan: Jurnal Ilmiah Agama dan Sosial Budaya 1, no. 2 (2020): 

179–186. 



Erman Sepniagus Saragih: Moderasi Beragama Berbasis Kearifan Lokal Suku Pakpak-Aceh Singkil 

Copyright© 2022; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|316 

harkat dan martabat manusia, bukan sebaliknya.24 Keterbukaan, saling menerima perbedaan, 

dan kerja sama merupakan watak moderasi beragama.  

Hubungan Kekerabatan Keluarga 

Saragih dalam hasil kajian di Kelurahan Batang Beruh-Dairi” mengemukakan bahwa 

hal menarik dan sangat unik dalam mewujudkan toleransi umat beragama adalah kearifan 

lokal masyarakat setempat. Letak bangunan antara gedung gereja dan gedung masjid 

berdampingan.25 Posisi bangunan ke dua rumah ibadah tersebut dilatar belakangi oleh unsur 

kekerabatan keluarga dalam sejarahnya. Pihak gereja26 menghibahkan dengan suka rela 

kepada saudara yang menganut agama Islam setelah pulang dari perantauan.  

Letak rumah penduduk di kelurahan Batang Beruh yang berbaur (tanpa berdasarkan 

kelompok agama) menjadi gambaran bahwa masyarakat berbaur dan tidak terkotak-kotak. 

Tingginya kesadaran akan sesama ciptaan Tuhan sebagai kekuatan dalam merengkuh 

perbedaan. Sesama penduduk saling menghormati dan saling mendukung karena faktor 

hubungan kekeluargaan. Dalam menjalani kehidupan sehari-hari, masyarakat melakukan 

interaksi sosial baik antara individu satu dengan individu lain yang dilakukan bersahaja 

tanpa perasaan canggung dan tidak menampakkan perbedaan di antara mereka.27 Sutrisna 

juga mengemukakan bahwa masyarakat majemuk akan berperilaku sosial dengan pedoman 

sosial yang dijunjung tinggi serta diterapkan dalam pergaulan sehari-hari di bawah naungan 

payung kearifan lokal yang dijadikan sebagai suatu rangkaian dalam moral, norma, nilai 

sosial, dan aturan yang bersumber dari aspek budaya masyarakat dan dipakai sebagai acuan 

dalam berinteraksi antar manusia dalam masyarakat majemuk.28  Sutrisna menandaskan 

bahwa kearifan lokal memiliki kontribusi yang signifikan dalam menyatukan hati, pikiran, 

dan gerakan umat Islam yang menghasilkan kemajuan bidang kehidupan yang manfaatnya 

dapat dirasakan seluruh umat manusia.29  

 
24 Kementerian Agama RI, “Moderasi Beragama,” in Badan Litbang Dan Diklat Kementerian 

Agama RI (Jakarta Pusat: Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019), 2–14. 
25 Saragih, “Profil Hidup Rukun Antar Umat Beragama Pada Masyarakat Kelurahan Batang Beruh 

Kecamatan Sidikalang Kabupaten Dairi.” 
26 Adanya hubungan tali keluarga yang sangat dekat dan erat mendorong gereja menyediakan 

pertapakan Masjid. Pihak gereja yang dimaksud adalah beberapa penatua pada waktu itu masih aktif 

melayani dan merekalah yang secara sah adat empunya tanah (1991). Setelah saudara mereka pulang dari 

perantuan  dan menganut agama Islam maka pihak gereja berinisiatif memberikan pertapan pada mereka.   
27 I Putu Suarnaya, “Model Moderasi Beragama Berbasis Kearifan Lokal DI Desa Pegayaman 

Kabupaten Buleleng,” Jurnal Widya Sastra Pendidikan Agama Hindu 4, no. 1 (2021): 45–59. 
28 Sutrisna, “Local Wisdom as a Basis for Islamic Moderation ; An Interpretation of Rahmatan Lil 

Alamin in the Religious Diversity in Indonesia” 6, no. 2 (2021): 243–256. 
29 Implementasi moderasi Islam berdasarkan nilai Rahmatan Lil 'Alamin dalam kearifan lokal dalam 

masyarakat Indonesia. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 4, No 2, Maret 2022 

Copyright© 2022; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|317 

 Kelenturan sikap dan mengekspresi ajaran agama dengan inklusif adalah upaya 

menjawab keseimbangan yang diakibatkan pengaruh globalisasi. Dengan senantiasa 

berpegang pada “tradisionalisme” dan kearifan lokal pesantren Tebuireng mampu berselayar 

di tengah tantangan modernitas tanpa harus tercabut dari akar-akar kebudayaan sendiri. 

Syamsul Ma’arif dkk juga mengemukakan bahwa peninggalan Mbah Hasyim Asy’ari dan 

para leluhurnya adalah modal bagi pesantren dalam mendakwahkan prinsip-prinsip ajaran 

Islam kepada masyarakat tanpa memahami benturan dan konflik dengan agama lain maupun 

kepercayaan lokal di Indonesia.30 Dengan berlandaskan nilai tradisionalisme dan kearifan 

lokal hasil peninggalan Kiai Hasyim, Pesantren Tebuireng telah berupaya membentuk santri 

yang kuat secara akidah Islam. Dengan demikian kearifan lokal sangat strategis dalam 

pewujudan moderasi sebagaimana Novianus Isang dan Silpanus Dalmasius tandaskan 

bahwa implementasi kearifan lokal dapat digunakan sebagai rujukan untuk mengembangkan 

praktik moderasi beragama.31 

Diseminasi moderasi beragama berbasis kearifan lokal juga relevan dan telah 

dilakukan dalam praktik belajar-mengajar di sekolah formal. Pembelajaran tematik tentang 

kearifan lokal dan moderasi beragama telah maju berkembang dari pendekatan konvensional 

ke pada pendekatan integratif fungsional. Dengan model tersebut siswa menjadi sadar akan 

perbedaan dan persamaan untuk saling menghormati.32 Model kegiatannya pembelajaran 

integratif fungsional dapat melakukan kegiatan kolaboratif misalnya menyambut tamu dari 

berbagai etnis.  Ali mengatakan bahwa konflik antar agama di kalangan peserta didik 

ditanggulangi dengan menerapkan nilai-nilai moderasi beragama yang didasari pada budaya 

lokal. Apa yang dikemukakan Ali sangat baik dan strategis sebagaimana Latitia Susana Beti 

Letek dan Yosep Belen Keban katakan bahwa Pendidikan Agama Kristen kreatif adalah 

menerapkan budaya lokal “Lamaholot dalam pembelajaran demi mendukung terbentuknya 

sikap moderat siswa.33 Hal tersebut dilakukan karena begitu banyaknya nilai-nilai luhur 

budaya lokal Lamahot yang dapat diterapkan dalam pendidikan agama terutama berkaitan 

dengan nilai moderasi beragama.  

 
30 Djoko Suryo Syamsul Ma’arif, Achmad Dardiri, “Inklusivitas Pesantren Tebuireng: Menatap 

Globalisasi Dengan Wajah Tradisionalisme,” Jurnal Pembangunan Pendidikan: Fondasi dan Aplikasi 3, no. 

1 (2015): 81–94. 
31 Novianus Isang and Silpanus Dalmasius, “Mengembangkan Moderasi Beragama Berorientasi 

Pada Kearifan Lokal Dayak Bahau Bateq,” Gaudium Vestrum: Jurnal Kateketik Pastoral 5, no. 2 (2021): 98–

111. 
32 Nur Ali, “Local Wisdom and Religious Moderation-Based Thematic Learning Management in 

Madrasah Ibtidaiyah, Malang City,” in Proccedings of the International Conference On Engineering, 

Tehnology and Social Science (ICONETOS 2020), 2020, 508–514. 
33 Yosep Belen Keban Letitia Susana Beto Letek, “Moderasi Beragama Berbasis Budaya Lokal 

Dalam Pembelajaran PAK Di SMP Negeri I Larantuka,” JURNAL REINHA 12, no. 2 (2021): 32–44. 



Erman Sepniagus Saragih: Moderasi Beragama Berbasis Kearifan Lokal Suku Pakpak-Aceh Singkil 

Copyright© 2022; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|318 

Siti Arafah dalam artikel “Pengarusutamaan Kearifan Lokal dalam Moderasi 

Beragama; Meneguhkan Kepelgabaian” menitik beratkan pentingnya tradisi atau kearifan 

lokal yang ada di banyak tempat di Indonesia dalam menopang kehidupan beragama yang 

moderat. Ajaran kearifan lokal kembali direvitalisasi agar tidak kehilangan fungsi vitalnya 

dalam kehidupan beragama masyarakat.34 Kearifan lokal menjadi sarat akan nilai-nilai 

moderasi, kearifan lokal dan agama saling berkelindan dalam upaya merawat keberbagaian. 

Pada kenyataannya kearifan lokal masih banyak ditemukan di masyarakat Indonesia. Nilai-

nilai kearifan terimplementasi dalam praktik toleransi yang aktif, dengan nilai-nilai kearifan 

lokal menjadikan masyarakat lebih bersikap moderat, terbuka, dan toleran di dalam 

perbedaan. 

Implementasi Kesadaran Ciptaan Tuhan 

 Semua makhluk di bumi Ciptaan Tuhan adalah keniscayaan. Menurut Irvan Nixon 

Grosma, dkk dalam artikel “Falsafah Torang Semua Ciptaan Tuhan: Sebuah Sumbangsih 

Bagi Moderasi Beragama di Sulawesi Utara” mengatakan bahwa filosofi semua manusia 

ciptaan Tuhan sebagai salah satu cara dalam mengembangkan semangat moderasi dalam 

konteks kemajemukan di Sulawesi Utara.35 Pengakuan ini merupakan pemahaman mendasar 

dalam perjumpaan dan saling kerja sama antar kelompok agama. Kesadaran akan sama-sama 

ciptaan menggambarkan inisiatif warga untuk keluar dari zona nyaman dan kebutuhan 

pribadinya untuk berjumpa dengan kelompok agama lain. Grosma dkk menandaskan 

pendekatan dialog yang sifatnya legal-formal adalah tantangan berat dalam membangun 

relasi perbedaan dan berlandaskan filosofi “Torang Semua Ciptaan Tuhan”. Pengakuan 

tersebut dapat dipahami bahwa kemungkinan eksklusivisme ruang sosial berdasarkan agama 

masih kental.  

Pada konteks kelurahan Batang Beruh, prinsip kesadaran bahwa semua adalah 

ciptaan Tuhan ter-manifestasi dalam bentuk nama kelompok komunitas masyarakat 

setempat. “Sikata satu” misalnya. Kata ini berasal dari bahasa suku Pakpak yang artinya satu 

kata perbuatan yaitu saling tolong menolong, sepenanggungan, belas rasa dalam keadaan 

suka dan duka.36 Sikata satu sebagai filosofi dari sebuah kelompok masyarakat yang 

 
34 Arafah, “Moderasi Beragama: Pengarusutamaan Kearifan Lokal Dalam Meneguhkan 

Kepelbagaian (Sebuah Praktik Pada Masyarakat Plural).” 
35 I N G Grosman, Heldy Rogahang, and Deflita R N Lumi, “Falsafah ’Torang Samua’Ciptaan 

Tuhan Sebuah Sumbangsih Bagi Moderasi Beragama Di Sulawesi Utara,” Tumou Tou 8, no. 2 (2021): 118–

124, http://ejournal-iakn-manado.ac.id/index.php/tumoutou/article/view/514. 
36 Saragih, “Profil Hidup Rukun Antar Umat Beragama Pada Masyarakat Kelurahan Batang Beruh 

Kecamatan Sidikalang Kabupaten Dairi.” 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 4, No 2, Maret 2022 

Copyright© 2022; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|319 

memiliki rasa solidaritas bersama. Kelompok sikata satu sebagai pengikat persaudaraan. 

Gotong royong adalah ciri khas dari tindakan kelompok ini. Dalam suatu musibah atau duka 

cita, kelompok sikata satu melakukan aksi mengumpulkan beras kepada tiap-tiap rumah 

sejumlah tiga muk37. Kelompok sikata satu juga melakukan kegiatan-kegiatan yang 

menciptakan suasana keakraban dan kebersamaan. Kegiatan dilaksanakan biasanya pada 

momen Hari Kemerdekaan Republik Indonesia, Hari Natal, dan Hari Raya Idulfitri. Dalam 

persekutuan itu semua warga saling bercengkerama bertemu bersama warga yang berbeda 

agama.  

Tradisi Lokal Suku Pakpak 

Mamiring-serbeb merupakan salah satu tradisi suku Pakpak, artinya membagi-

bagikan roti dengan menggunakan piring makan. Tradisi ini cenderung dilakukan pada 

momen hari Raya dan Tahun Baru. Kelompok masyarakat saling memberikan roti mereka 

kepada tiap-tiap rumah. Kebiasaan ini biasanya diakukan kepada mereka yang masih 

tergolong keluarga, kolega, dan tetangga. Selain mamiring, masyarakat juga memiliki 

kebiasaan martandang dan melakukan marsiberen. Tujuan dari perilaku tersebut tidak lain 

adalah sebagai penjalin-perekat hubungan baik kekeluargaan antar sesama. Kekeluargaan 

tidak dapat terwujud dengan sendirinya dan mewujudkannya membutuhkan usaha dan 

pemahaman bersama.38  

Moderasi beragama di Kelurahan Batang Beruh dapat dilihat dari berbagai unsur 

aktivitas masyarakat yaitu moderasi beragama dalam sikap dan perilaku pemuka agama yang 

menjaga baik sejarah dan hubungan kekeluargaan, pembentukan serikat masyarakat, bahasa-

komunikasi, kegiatan seni budaya, dan kesadaran sebagai ciptaan Tuhan dalam kohesi 

masyarakat. Kajian Abdul Karim dkk, menemukan bahwa struktur dan pembawaan 

berbahasa, berasal dari karakteristik lokal yang sangat khas dengan tingkat keberartian 

makna serta kekuatan pengaruh penuturannya.39 Bahasa lokal bisa menjadi alat mediasi 

efektif untuk setiap persoalan di masyarakat, termasuk di dalamnya persoalan keberagaman.  

 
37 Muk ini merupakan takaran beras biasanya terbuat dari bahan kaleng bekas susu cair. Biasanya, 

jumlah yang ditetapkan adalah tiga muk tetapi diberi peluang untuk memberikan lebih; tergantung inisiatip 

tiap-tiap rumah.  
38 Annisa Firdaus Dkk, “Humanisme Memperkuat Perdamaian Antar Agama,” in Fakultas 

Uhusuddin Dan Filsafat UIN Sunan Ampel Suarabay, 2021. 
39 Abu Muslim Abdul Karim, Nensia, AM Saifullah Aldeia, St. Aflahah, “Moderasi Beragama 

Dalam Praktik Bobahasaan Mongondow (Teks Dan Makna Kearifan Lokal Berbagai Sikap Kebahasaan Dan 

Lirik Lagu),” Jurnal Lektur Keagamaan 19, no. 1 (2021): 103–140, http://creativecommons.org/licenses/by-

nc-sa/4.0/. 



Erman Sepniagus Saragih: Moderasi Beragama Berbasis Kearifan Lokal Suku Pakpak-Aceh Singkil 

Copyright© 2022; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|320 

Kearifan lokal yang terwujud dalam praktik-praktik moderasi beragama yang aktif 

pada berbagai daerah tampak masih berjalan dengan baik. Hal tersebut menyatakan, tradisi 

dan kepercayaan saling berkelindan dalam upaya mewujudkan nilai-nilai hidup yang 

harmoni. Esensinya praktik moderasi yang masih ditemukan di masyarakat tercipta secara 

alami, dijalankan tanpa rasa canggung merupakan inti dari praktik kerukunan beragama. 

Pada komunitas yang berbeda kepercayaan masih ditemukan sikap keagamaan yang 

seimbang. Dengan demikian kearifan lokal adalah piranti unik dalam menguatkan nilai-nilai 

moderasi beragama. Kadang kala, tantangan normatif lahir dari diksi moderasi beragama itu 

sendiri masyarakat pada umumnya mispersepsi makna moderasi beragama dengan tuduhan 

sebagai agenda untuk meliberasi agama.40  

Semangat moderasi beragama berbasis kearifan lokal adalah sebuah keniscayaan. 

Sikap moderat yang menghormati, kesetaraan, dan harmonis adalah indikator akan 

terwujudnya sebuah kehidupan yang penuh dengan keterbukaan, saling berinteraksi, dan 

terjalinnya rasa saling membutuhkan dalam lingkup kebhinekaan. Antara ajaran agama dan 

budaya jadi berkolaborasi dan menjadi modal utama dalam membangun sikap moderat antar 

sesama umat, warga masyarakat, dan antarumat beragama. 

KESIMPULAN 

Moderasi bukanlah sikap kaku, pasif, dan statis. Moderasi adalah tidak berlebihan 

dalam menghadapi problematika perbedaan dalam masyarakat majemuk. Sikap moderat 

adalah aktif dan dinamis dengan cita-cita luhur yaitu perubahan sosial ke arah positif, adil, 

dan seimbang. Mengamalkan ajaran agama perlu mempertimbangkan prinsip moderasi dan 

kearifan lokal sebagai upaya untuk menghindari penyimpangan yang tidak ada di ajarkan di 

dalam agama.   

Mengamalkan moderasi beragama yang akomodatif terhadap budaya lokal 

sesungguhnya merupakan upaya menjaga keharmonisan antarumat beragama sehingga 

kondisi kehidupan berbangsa dan bermasyarakat senantiasa damai dan toleran. Praktik 

moderasi beragama senantiasa berkorelasi dengan kebudayaan, terutama karena segala 

sesuatu yang ada dalam masyarakat ditentukan oleh kebudayaan yang dimiliki oleh 

masyarakat. Kearifan lokal terwujud dalam pengetahuan lokal, kecerdasan lokal, dan simbol 

lokal. Kearifan lokal di Kelurahan Batang Beruh dapat dijadikan sebagai role model dan 

 
40 A R A Saputera, “Potret Pengarusutamaan Moderasi Beragama Di Gorontalo,” MODERATIO: 

Jurnal Moderasi Beragama 01, no. 1 (2021): 41–60, 

https://ojs.metrouniv.ac.id/index.php/moderatio/article/view/3351. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 4, No 2, Maret 2022 

Copyright© 2022; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|321 

rujukan orientasi untuk mengembangkan moderasi beragama yang saat ini mengalami 

berbagai ancaman di Aceh Singkil. Kearifan lokal di Kelurahan Batang Beruh merupakan 

wujud kedewasaan hidup dalam bermasyarakat sebagaimana terwujud dalam cara pandang, 

sikap, dan perilaku yang kondusif dalam kehidupan beragama. Kearifan lokal tercakup 

berbagai mekanisme dan cara untuk bersikap, berperilaku, dan bertindak yang dituangkan 

dalam tatanan sosial berkaitan dengan pengetahuan, kecerdasan, dan simbol. Kesadaran 

bahwa masyarakat berasal dari suku yang sama lebih mendorong sikap humanisme daripada 

ideologi keagamaan yang sempit.   

 

Kontribusi Penelitian 

Moderasi umat beragama berbasis kearifan lokal bukanlah pertama kali dalam karya 

tulis ilmiah yang telah didiseminasikan. Fokus tulisan ini adalah masalah konflik keagamaan 

di Aceh Singkil. Beberapa penelitian yang sudah dilakukan masih terkait faktor-faktor 

penyebab konflik, dinamika sejarah komunitas masyarakat Aceh Singkil,  dan memori 

kolektif dan rekonsiliasi diri sebagai tawaran solusi atas stigma kekerasan atas nama agama. 

Komunitas Kristen di Aceh Singkil terdiri dari penduduk asli suku Pakpak dan suku Pakpak 

pendatang dari daerah lainnya. Suku Pakpak memiliki kekuatan unik yaitu kearifan lokal 

tersendiri dan belum disentuh oleh peneliti sebelumnya  terkait moderasi beragama. Dengan 

demikian artikel ini menawarkan sudut pandang yang lain dalam menyikapi kekerasan atas 

dasar agama dengan model moderasi beragama berbasis pada kearifan lokal masyarakat suku 

Pakpak sebagai basis. Hal tersebut sangat sederhana,  strategis, dan pasti.    

Rekomendasi Penelitian Lanjutan 

Naskah ini terbatas sebab argumentasi dibangun berdasarkan kajian-pembacaan 

literatur saja dan belum menyeimbangkan dinamika fakta hari ini di lapangan. Penelitian 

lapangan yang dimaksud terkait bagaimana kelompok masyarakat suku Papak di Aceh 

Singkil yang berbaur dengan budaya lain mampu dan berkomitmen dalam perwujudan nilai-

nilai moderasi umat beragama.    

Ucapan Terima kasih 

Terima kasih kepada STAK Teruna Bakti, Yogyakarta dan panitia Seminar Nasional 

AGATHA yang telah melaksanakan seminar “Moderasi Beragama” yang sangat bermanfaat, 

mengedukasi, dan secara khusus memberikan kesempatan menyumbangkan naskah artikel 

sebagai kontribusi ilmiah dalam diseminasi komitmen pewujudan moderasi umat beragama 

di Indonesia secara khusus di daerah masing-masing.  



Erman Sepniagus Saragih: Moderasi Beragama Berbasis Kearifan Lokal Suku Pakpak-Aceh Singkil 

Copyright© 2022; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|322 

 

REFERENSI 

Abdul Karim, Nensia, AM Saifullah Aldeia, St. Aflahah, Abu Muslim. “Moderasi 

Beragama Dalam Praktik Bobahasaan Mongondow (Teks Dan Makna Kearifan Lokal 

Berbagai Sikap Kebahasaan Dan Lirik Lagu).” Jurnal Lektur Keagamaan 19, no. 1 

(2021): 103–140. http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/. 

Ahmad, Haidlor Ali. “Resolusi Konflik Keagamaan Di Aceh Singkil Dalam Perspektif 

Budaya Dominan.” Harmoni 15, no. 3 (2016). 

Ali, Nur. “Local Wisdom and Religious Moderation-Based Thematic Learning 

Management in Madrasah Ibtidaiyah, Malang City.” In Proccedings of the 

International Conference On Engineering, Tehnology and Social Science 

(ICONETOS 2020), 508–514, 2020. 

Ansor, Muhammad. “We Are From the Same Ancestors: Christian-Muslim Relations in 

Contemporay Aceh Singkil.” Al-Albab - Borneo Journal of Religious Studies (BJRS) 

3, no. 1 (2014): 3–23. 

Arafah, Sitti. “Moderasi Beragama: Pengarusutamaan Kearifan Lokal Dalam Meneguhkan 

Kepelbagaian (Sebuah Praktik Pada Masyarakat Plural).” Mimikri: Jurnal Agama dan 

Kebudayaan 6, no. 1 (2020): 58–73. https://blamakassar.e-

journal.id/mimikri/article/view/348. 

Aritonang, Hanna Dewi. “Kehadiran Allah Di Tengah Penderitaan Aceh Singkil.” GEMA 

TEOLOGIKA: Jurnal Teologi Kontekstual dan Filsafat Keilahian 6, no. 1 (2021): 35–

50. 

Azis, Donny Khoirul, Made Saihu, Akmal Rizki, Gunawan Hsb, and Athoillah Islamy. 

“Pancasila Educational Values in Indicators Religious Moderation in Indonesia.” 

fITRAH Jurnal Kajian Ilmu-ilmu Keislaman 7, no. 2 (2021): 229–244. 

Creswell, John W. Research Design Qualitative, Quantitative, and MixedMethods 

Approaches. London: SAGE, 2014. 

Dewantara, Ki Hadjar, and Surakarta E-mail. “Deskripsi Kualitatif Sebagai Satu Metode 

Dalam Penelitian Pertunjukan.” Harmonia: Journal of Arts Research and Education 

11, no. 2 (2011): 173–179. 

Dkk, Annisa Firdaus. “Humanisme Memperkuat Perdamaian Antar Agama.” In Fakultas 

Uhusuddin Dan Filsafat UIN Sunan Ampel Suarabay, 2021. 

Global, Jurnal Komunikasi, and Raihan Nusyur. “Jurnalisme Damai Dalam Pemberitaan 

Pembakaran Gereja Di Aceh Singkil Pada Harian Waspada.” JKG (Jurnal 

Komunikasi Global) 6, no. 1 (2017): 26–38. 

Grosman, I N G, Heldy Rogahang, and Deflita R N Lumi. “Falsafah ’Torang 

Samua’Ciptaan Tuhan Sebuah Sumbangsih Bagi Moderasi Beragama Di Sulawesi 

Utara.” Tumou Tou 8, no. 2 (2021): 118–124. http://ejournal-iakn-

manado.ac.id/index.php/tumoutou/article/view/514. 

I Ketut Angga Irawan. “Merajut Nilai-Nilai Kemanusiaan Melalui Moderasi Beragama.” 

Prosiding STHD Klaten Jawa Tengah 1, no. 1 (2020): 82–89. https://prosiding.sthd-

jateng.ac.id/index.php/psthd/article/view/35. 

Isang, Novianus, and Silpanus Dalmasius. “Mengembangkan Moderasi Beragama 

Berorientasi Pada Kearifan Lokal Dayak Bahau Bateq.” Gaudium Vestrum: Jurnal 

Kateketik Pastoral 5, no. 2 (2021): 98–111. 

Letitia Susana Beto Letek, Yosep Belen Keban. “Moderasi Beragama Berbasis Budaya 

Lokal Dalam Pembelajaran PAK Di SMP Negeri I Larantuka.” JURNAL REINHA 12, 

no. 2 (2021): 32–44. 

Muhajir Al Fairusy. “‘Menjadi Singkel Menjadi Aceh, Menjadi Aceh Menjadi Islam’ 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 4, No 2, Maret 2022 

Copyright© 2022; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|323 

(Membaca Identitas Masyarakat Majemuk Dan Refleksi Konfilk Agama Di Wlayah 

Perbatasan-Aceh Singkel).” Jurnal Sosiologi USK 9, no. 1 (2016): 17–33. 

Nur, Muhammad. “Kearifan Lokal Sintuwu Maroso Sebagai Simbol Moderasi Beragama.” 

Pusaka 8, no. 2 (2020): 241–252. 

RI, Kementerian Agama. “Moderasi Beragama.” In Badan Litbang Dan Diklat 

Kementerian Agama RI, 2–14. Jakarta Pusat: Badan Litbang dan Diklat Kementerian 

Agama RI, 2019. 

Salim, Arskal. “Shara and the Politics of the Dominat Culture in Aceh-North Sumatera 

Boreder.” ICRS UGM (2018). 

Saputera, A R A. “Potret Pengarusutamaan Moderasi Beragama Di Gorontalo.” 

MODERATIO: Jurnal Moderasi Beragama 01, no. 1 (2021): 41–60. 

https://ojs.metrouniv.ac.id/index.php/moderatio/article/view/3351. 

Saragih, Erman Sepniagus. “Profil Hidup Rukun Antar Umat Beragama Pada Masyarakat 

Kelurahan Batang Beruh Kecamatan Sidikalang Kabupaten Dairi.” Jurnal Christian 

Humaniora 3, no. 1 (2019): 73–83. 

Setiawan, Deny, and Bahrul Khoir Amal. “Membangun Pemahaman Multikultural Dan 

Multiagama Guna Menangkal Radikalisme Di Aceh Singkil.” Al-Ulum 16, no. 2 

(2016): 348. 

Suarnaya, I Putu. “Model Moderasi Beragama Berbasis Kearifan Lokal Di Desa 

Pegayaman Kabupaten Buleleng.” Jurnal Widya Sastra Pendidikan Agama Hindu 4, 

no. 1 (2021): 45–59. 

Suharto, Babun. “Moderasi Beragama Dari Indonesia Untuk Dunia.” In LKiS Bantul, 410. 

Yogyakarta: LKiS Bantul, 2019. 

Sutrisna. “Local Wisdom as a Basis for Islamic Moderation ; An Interpretation of 

Rahmatan Lil Alamin in the Religious Diversity in Indonesia” 6, no. 2 (2021): 243–

256. 

Syamsul Ma’arif, Achmad Dardiri, Djoko Suryo. “Inklusivitas Pesantren Tebuireng: 

Menatap Globalisasi Dengan Wajah Tradisionalisme.” Jurnal Pembangunan 

Pendidikan: Fondasi dan Aplikasi 3, no. 1 (2015): 81–94. 

Wibisono, M.Yusuf, Adeng M. Ghozali, and Siti Nurhasanah. “Keberadaan Agama Lokal 

Di Indonesia Dalam Perspektif Moderasi.” Wawasan: Jurnal Ilmiah Agama dan 

Sosial Budaya 1, no. 2 (2020): 179–186. 

 


