Jurnal teologGl BeRrIta hidup

Vol 5, No 2, Maret 2023; 468-494; doi.org/10.38189/jtbh.v5i2.342
ISSN 2654-5691 (online); 2656-4904 (print)
Jurnal teologt Available at: e-journal sttberitahidup.ac.id/index.php/jbh

BeERItA hidup

Studi Mengenai Karakteristik Budaya dan Multi Wajah Model Teologi
Kontekstualisasi Injil

Marde Christian Stenly Mawikere!
mardestenly@gmail. com

Sudiria Hura?
letrianasudiria@gmail.com

Abstract

This research is a conceptual study of the discourse on cultural characteristics for the
contextualization of the evangelism and the multifaceted model of contextual theology. The
research was carried out with a qualitative approach that was built through a literature
review that was relevant to the matters being discussed. This study describes a discussion
that will enrich the evangelist to identify and analyze the characteristics or traits of human
culture as well as to consider the various models or styles/forms of contextual theology that
are relevant in preaching the Gospel to humans and the multi-context society. In the end,
the results of the study indicate that the contextualization process needs to pay attention to
efforts to identify, analyze and empower culture and its characteristics as a potential for an
evangelist to preach the gospel and renew society with gospel values where the gospel is an
incomparable culture. Likewise, the contextualization process will be effective if the
evangelist considers various models of contextual theology that are relevant in preaching
the gospel and can even be developed for a holistic ministry that touches humans and society
from a spiritual, economic, political, and social perspective.

Keywords: culture; characteristics; contextualization; model; ministry

Abstrak

Penelitian ini merupakan studi konseptual mengenai diskursus karakteristik budaya bagi
Kontekstualisasi Injil dan multi-wajah model teologi kontekstual. Penelitian ini dilakukan
dengan pendekatan model kualitatif yang dibangun berdasarkan telaah literatur yang relevan
dengan hal-hal yang menjadi pembahasan. Penelitian ini menguraikan pembahasan yang
akan memperkaya pemberita Injil untuk mengidentifikasi dan menganalisis karakteristik
atau sifat-sifat budaya manusia maupun mempertimbangkan ragam model atau corak/bentuk
teologi kontekstual yang relevan dalam pemberitaan Injil kepada manusia dan masyarakat
multi-konteks tersebut. Pada akhirnya, hasil penelitian menyatakan bahwa proses
kontekstualisasi perlu memberi perhatian bagi upaya mengidentifikasi, menganalisis dan
memberdayakan budaya dan karakteristiknya sebagai potensi bagi seorang penginjil untuk
memberitakan Injil serta membaharui masyarakat dengan nilai-nilai Injil yang mana Injil
adalah budaya yang tak tertandingi. Demikian pula proses kontekstualisasi akan efektif pula
jikalau pemberita Injil mempertimbangkan ragam model teologi kontekstual yang relevan

nstitut Agama Kristen Negeri (IAKN) Manado.
2Institut Agama Kristen Negeri (IAKN) Manado.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 468


mailto:mardestenly@gmail.com
mailto:letrianasudiria@gmail.com

Jurnal Teologi Berity Hidup, Vol 5, No 2, Maret 2023

dalam pemberitaan Injil, bahkan dapat dikembangkan kepada pelayanan holistik yang
menyentuh manusia dan masyarakat dari sisi spiritual, ekonomi, politik dan sosial.

Kata-kata kunci: budaya; karakteristik; kontekstualisasi; corak; pelayanan

PENDAHULUAN

Perkembangan kekristenan di seluruh dunia yang dilakukan melalui pemberitaan
Injil menunjukkan bahwa elemen budaya telah menjadi alasan dan alat yang penting dalam
komunikasi Injil keselamatan tersebut.® Realitas memperlihatkan bahwa dunia ini memiliki
berbagai budaya (multi-kultur) dan konteks (multi-konteks) yang nyata pada setiap manusia,
baik secara individu maupun komunitas. Dengan demikian kelompok masyarakat yang
menjadi sasaran penerima pemberitaan Injil  pada dasarnya merupakan manusia
(masyarakat) budaya. Telah banyak diketahui bahwa budaya merupakan potensi yang besar
sebagai pemberian Allah bagi manusia. Karena itu, budaya juga dapat digunakan oleh Allah
untuk memperkenalkan atau menyatakan diri-Nya sehingga manusia dapat berjumpa dengan
Allah melalui Yesus Kristus dalam situasi dan kondisi budayanya masing-masing.

Dalam kedaulatan-Nya, pada hakikatnya Allah memberdayakan seluruh unsur atau
elemen budaya dalam membeberkan diri-Nya kepada manusia. Sekalipun demikian
penentuan bagi unsure yang mana yang dapat didayagunakan oleh Allah adalah mutlak pada
kedaulatan-Nya. Sebagai orang yang telah percaya kepada Allah melalui Yesus Kristus,
satu-satunya pengantara maka mereka dipanggil untuk memberitakan kabar keselamatan itu
sebagai amanat agung kepada semua suku bangsa di seluruh dunia. Adapun pemberitaan
kabar baik tersebut akan berhadapan dengan manusia dalam konteks budaya yang beragam.
Adapun yang menjadi perhatian bagi pemberita Injil adalah bagaimana dia secara sensitif
menampi. menyaring dan mengukur unsur mana yang dapat diberdayakan dalam pendekatan
Injil yang lintas budaya. Adapun validitas elemen budaya bagi komunikasi Injil yang
kontekstual terjadi apabila tujuannya untuk memperkenalkan Yesus Kristus kepada mereka
yang belum percaya kepada-Nya pada suatu komunitas budaya tertentu. Kuasa transformasi
oleh Yesus Kristus yang terjadi atas manusia sebagai makhluk budaya pada saat menjadi
percaya kepada-Nya, membuktikan bahwa unsur budaya yang dimanfaatkan telah berhasil
guna®.

Penelitian ini akan menjabarkan mengenai karakteristik budaya dalam kaitannya
dengan kontekstualisasi Injil dan Model-model Teologi Kontekstual. Hasil penelitian
mengulas pembahasan yang akan memperkaya pemberita Injil untuk mengidentifikasi dan

3Kim Jong-Kuk. Kekristenan dan Budaya (Yogyakarta: Program Pasca Sarjana Sekolah Tinggi
Theologia Injili Indonesia, 1996), 2.
4Yakob Tomatala. Teologi Kontekstualisasi (Malang: Gandum Mas, 2017).

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 469



Marde Christian Stenly Mawikere; Sudiria Hura:

Studi Mengenai Karakteristik Budaya dan Multi Wajah Model Teologi Kontekstualisasi Injil

menganalisis karakteristik atau sifat-sifat budaya manusia maupun mempertimbangkan

ragam model atau corak/bentuk teologi kontekstual yang relevan dalam pemberitaan Injil
kepada manusia dan masyarakat multi-konteks tersebut.

METODE
Studi ini ditelaah dengan menggunakan metode penelitian kualitatif dengan

penelitian yang seksama atas literatur-literatur ilmiah. Adapun literatur yang menjadi
referensi adalah berbagai literatur yang relevan dengan masalah penelitian, yakni
karakteristik budaya dalam kaitannya dengan kontekstualisasi Injil dan kategori ragam
model Teologi Kontekstual. Data kualitatif yang diperoleh kemudian diolah sedemikian rupa
oleh para peneliti sehingga akan memperoleh identifikasi dan analisis mengenai karakteristik
budaya dalam kaitannya dengan kontekstualisasi Injil dan kategori multi wajah model
teologi kontekstual.

Pada akhirnya dengan metode ini, peneliti akan menarik kesimpulan bahwa
identifikasi dan analisa yang tepat akan karakteristik budaya maupun model-model teologi
kontekstual pada gilirannya akan terjadi pada penerapan dan penggunaannya yang efektif
apabila dilaksanakan dengan motivasi dan tujuan yang benar sesuai kehendak Allah yang
telah menyatakan diri dalam konteks melalui Yesus Kristus.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Karakteristik Budaya dalam kaitannya dengan Kontekstualisasi Injil

Budaya memiliki berbagai arti, tetapi budaya secara komprehensif dijabarkan
sebagai pola dinamis, suatu kerangka yang selalu mengalami perubahan dan pengembangan
dari objek, bentuk/artefak, suara, institusi, filsafat, mode, semangat, mite, presuposisi, relasi,
sikap, emosi, ritus, kebiasaan, corak dan kasih, semua terintegrasi dalam satu pribadi, dalam
komunal berupa kelompok-kelompok dan asosiasi-asosiasi dari orang-orang (bahkan banyak
dari antara manusia dan kelompok tersebut tidak mengetahui bahwa mereka sedang
berasosiasi), dalam bacaan, bangunan, dalam pemberdayaan ruang dan waktu, dalam
peperangan, dalam humor serta dalam pangan, sandang dan papan.® Sedangkan
kontekstualisasi Injil adalah refleksi untuk memberitakan pesan (message) dan ajaran
(doctrine) Alkitab dengan memberdayakan corak bahasa yang dikenal luas dan gambaran
yang dapat dipahami dalam konteks budaya penerima pesan dan ajaran tersebut.®

SKen A. Myers. All God’s Children and Blue Suede Shoes: Christians and Popular Culture
(Wheaton, Illinois: Crossway, 2012);Marde Christian Stenly Mawikere dan Sudiria Hura. “Menilik
Pemanfaatan Antropologi dalam Komunikasi Injil Lintas Budaya”. Jurnal llmiah Wahana Pendidikan Vol. 8,
No.7, Mei 2022 (Tidore: Universitas Bumi Hijrah, 2022b), 63.

bStanley Grenz, David Guretzki, dan Cherith Fee Nordling. Pocket Dictionary of Theological Terms
(Downers Grove-lllinois: InterVarsity Press, 1999), 29.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 470



Jurnal Teologi Berity Hidup, Vol 5, No 2, Maret 2023

Adapun karakteristik budaya manusia adalah sifat-sifat budaya manusia yang harus
diidentifikasi dan dianalisis, baik sebagai potensi maupun masalah dalam merumuskan
konsep penginjilan lintas budaya dan kontekstual. Dengan memahami karakteristik budaya
manusia, maka seorang penginjil lintas budaya dan kontekstual akan dengan cermat untuk
memanfaatkan budaya sebagai alat dalam penginjilan yang kontekstual sejauh tidak
bertentangan dengan Injil.’

Karakter Subjektif dari Budaya Manusia

Sebagai puncak dari ciptaan Allah, maka manusia dikaruniakan tubuh yang
mempunyai kepekaan terhadap rangsangan serta hubungan dan kebergantungan kepada hal-
hal lain di luar dirinya sendiri. Adapun keberadaan manusia dalam hubungannya dengan
manusia lainnya, alam semesta dan dunia rohani diekspresikan dengan beragam bentuk dan
cara seperti yang tampak dalam komponen-komponen budaya di atas. Manusia hidup dalam
komunal atau berkelompok supaya menghubungkan pikirannya, kesadarannya, emosinya
dari satu manusia kepada manusia yang lain, maka nada-nada, salam, simbol-simbol yang
dapat dipahami secara umum dimanfaatkan sebagai alat untuk bertukar pikiran, pendapat,
musyawarah, bersahabat dan lain sebagainya. Karena itu lahirlah budaya dalam bentuk-
bentuk seperti kebiasaan (habit), kesenian (arts), adat, tulisan, gambar, tata cara, pepatah,
sastra, dongeng, hukum, pendidikan dan lain sebagainya. Oleh karena manusia berhasrat
untuk mempertahankan hidup (self defense), maka lahirlah budaya dengan komponen-
komponennya yang menggambarkan pikiran (mind), moral, kepercayaan (belief), kelakuan
(behavior) dan cara kerja (work system) dari manusia dan budayanya.®

Adapun pada saat ini, semua budaya yang terdapat di seluruh dunia merupakan hasil
dari pikiran perubahan dan pembaruan oleh kumpulan suatu kelompok masyarakat dalam
jangka waktu yang terus berlangsung. Realitas perubahan budaya (cultural change) terjadi
karena waktu selalu mengarah ke depan atau sejarah selalu bergulir dengan dinamis. Namun
pada sisi lain, tetap terdapat suatu kelompok masyarakat tertentu yang hidup dalam
perkembangan budayanya telah dididik dan dipengaruhi oleh budayanya sendiri. Maka kerap
kali suatu kelompok masyarakat tertentu memiliki pendirian yang subjektif terhadap
budayanya. Maksudnya adalah kelompok masyarakat tersebut senantiasa mempertahankan
konsep pandangan dunia (worldview) dan budayanya sendiri sebagai suatu kebenaran yang
paling baik, benar dan superior. Kelompok masyarakat tersebut tidak sekedar
mempertahankan budayanya, namun menganggap diri mereka sendiri sebagai pencetus atau

"Marde Christian Stenly Mawikere dan Sudiria Hura (2022c).“Paradigma Teologi Injili Mengenai
Pendayagunaan Matra-Matra Budaya Dalam Pekabaran Injil Kontekstual”. Jurnal limiah Wahana Pendidikan
July 2022, 8 (11) (Tidore: Universitas Bumi Hijrah, 2022c), 73-77.

8peter Wongso, Tugas Gereja dan Misi Masa Kini (Malang: Seminari Alkitab Asia Tenggara, 1996),
138.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) |471



Marde Christian Stenly Mawikere; Sudiria Hura:

Studi Mengenai Karakteristik Budaya dan Multi Wajah Model Teologi Kontekstualisasi Injil

pelopor dari budayanya sendiri serta memperluas budaya tersebut ke tempat dan budaya

yang berbeda dari kelompok masyarakat tersebut. Karena itu, ke mana saja mereka pergi

dalam situasi dan kondisi apa pun, mereka akan selalu melakukan kritik kepada budaya lain

dengan pendirian budayanya. Mereka juga sangat berhasrat untuk memperbaiki dan

menggantikan budaya kelompok yang lain. Inilah yang dimaksudkan dengan karakter

subjektif dari suatu budaya yang lebih menggunakan unsur perasaan (feeling) manusia dan
masyarakat tertentu dalam kehidupan.

Karakter Persamaan dan Perbedaan dari Budaya Manusia

Adapun pada saat dua budaya saling berhadapan, maka akan terdapat banyak
perbedaan (diversity) yang saling bertentangan, namun sering juga terdapat beberapa
persamaan (unity) yang akan didapati. Sering kali perbedaan (diversity) dalam budaya-
budaya manusia menimbulkan konflik. Di sinilah memerlukan rasa hormat antara satu
kelompok budaya dengan kelompok budaya lainnya.® Apabila kedua budaya yang
berhadapan tersebut saling menyesuaikan diri, maka atas dorongan dari karakter persamaan
dari budaya-budaya tersebut, maka mereka akan dapat saling menerima dan toleransi. Setiap
penginjil datang dalam lingkungan budaya yang baru, pasti akan menemukan hal-hal yang
saling bertentangan antara budaya penginjil tersebut dengan budaya tempat ia datang.
Namun, beberapa saat kemudian setelah adanya penerimaan dan penyesuaian diri dengan
budaya manusia dan masyarakat tertentu, maka akan terjadi titik temu.

Menurut Peter Wongso, generasi saat ini hidup dalam masa transisi budaya di antara
manusia dan masyarakat yang memiliki budaya yang begitu panjang peralihannya dari
generasi ke generasi serta budaya-budaya yang beragam.'® Ciri khas dari budaya tersebut
adalah bentuk (form) yang beraneka ragam, namun sifat (character) dan makna (meaning)
memiliki beberapa kesamaan. Misalnya, budaya tentang pengorbanan hewan sebagai bentuk
(form) dari upacara-upacara/ritus di beberapa tempat, memiliki makna (meaning) yang sama,
yaitu pendamaian, baik antara manusia dengan manusia maupun manusia dengan alam
semesta. Apabila kita menekankan pada makna (meaning) dan tidak menghiraukan bentuk
(form) dan perbedaan (diversity), maka kita akan mudah untuk menyesuaikan diri dalam
konteks budaya yang baru.

Adapun dalam proses penginjilan lintas budaya (cross cultural evangelism) dan
kontekstualisasi, maka penting untuk memperhatikan istilah perbedaan dalam proses
komunikasi (distinction of communicate proceeding) dan penggunaan persamaan yang

°Duane Elmer, Cross Cultural Conflict (Downers Grove-Illinois: InterVarsity Press), 53-56.
"Wongso, Tugas Gereja dan Misi Masa Kini, 183.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|472



Jurnal Teologi Berity Hidup, Vol 5, No 2, Maret 2023

dinamis (dynamic equivalence), supaya prosesnya akan efektif.!! Suatu istilah tertentu
mempunyai makna tertentu dalam perspektif budaya pada kelompok tertentu, namun dalam
perspektif budaya kelompok lain istilah tersebut mempunyai makna yang lain serta dalam
budaya yang lain lagi sama sekali tidak ada istilah tersebut. Oleh karena itu, haruslah
menggunakan istilah yang sepadan maknanya untuk menggantikan istilah yang berbeda
maknanya atau yang tidak terdapat dalam budaya tertentu. Apabila seorang penginjil lintas
budaya kurang memerhatikan jarak budaya (cultural gap) ini, maka masalah yang kecil pun
kerap kali memiliki pengaruh yang besar. Seorang penginjil bukan saja memiliki
pemahaman yang benar terhadap Alkitab, baik dalam budaya Alkitab (hermeneutika)
maupun dalam budaya penginjil tersebut, namun dalam upaya penginjilan lintas budaya, ia
harus memahami istilah-istilah budaya lain yang digunakan untuk memberitakan Injil.

Perbedaan antar budaya tidak sekedar menyangkut istilah, bentuk dan perilaku
manusia dan masyarakat, namun menyangkut pula masalah “pandangan dunia” (worldview)
yang menjadi lapisan terdalam (deep level) dalam kehidupan manusia dan masyarakat dalam
konteks budayanya sebagaimana yang terlihat pada belahan dunia barat dan timur.

Menurut Charles Kraft, seorang teolog dan antropolog memberikan definisi tentang
worldview merupakan pola budaya dari suatu realitas kehidupan pada suatu masyarakat yang
memiliki budaya tertentu yang mana pola tersebut telah dikonsepkan. Worldview adalah
jantung atau sentral dari budaya, yang mempengaruhi segenap aspek kehidupan. Kraft
menegaskan bahwa Worldview berfungsi menjabarkan, menilai, membangun kebersamaan
psikis suatu kelompok dan kemudian mempersatukan mereka.*2

Adapun Worldview negara Barat berasal dari filsafat logika dan natural yang
kemudian memicu sekularisme, materialisme dan rasionalisme. Worldvuew demikian akan
menghambat seseorang untuk mempercayai maupun mengalami penginjilan dengan kuasa
(power evangelism). Antitesisnya adalah worldview timur yang lahir dari paham animisme-
dinamisme yang justru menerima praktik penginjilan dengan kuasa sebagai hal yang wajar.
Anrtopolog bernama Paul Hiebert, mahaguru Fuller Theological Seminary Pasadena,
Amerika Serikat berupaya meneliti dan merumuskan komparasi antara worldview barat yang
rasional (Amerika) dan worldview timur yang animis (India) yang menguraikan adanya titik
buta dari worldview orang Barat yang sulit menerima adanya intervensi rohani pada dunia

\wongso, Tugas Gereja dan Misi Masa Kini, 185;Mawikere dan Hura, “Menilik Pemanfaatan
Antropologi dalam Komunikasi Injil Lintas Budaya”, 75.

2Charles Kraft, Christianity in Culture: A Study in Dynamic Biblical Theologizing in Cross Cultural
Perpective (Maryknoll-New York: Orbis, 1979);Charles Kraft, Anthropology for Christian Witness
(Maryknoll-New York: Orbis, 1996);John Wimber, Power Evangelism: Sign and Wonders Today (London:
Hodder and Stoughton, 1986).

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 473



Marde Christian Stenly Mawikere; Sudiria Hura:
Studi Mengenai Karakteristik Budaya dan Multi Wajah Model Teologi Kontekstualisasi Injil

materi/empiris.® Perbedaan budaya tingkat lapisan terdalam (deep level) ini seperti yang
nampak pada tabel yang dimodifikasi oleh Arthanto berikut ini.'4

Tabel 1. Eksistensi Realitas Pandangan Dunia®®

Dunia transenden yang melampaui dunia nyata Agama

terdiri dari iman

e Sorga, neraka, kekekalan dan lain-lain sakral

e Allah yang maha tinggi, dewa, Wisnu, Shiwa, dan lain-lain mukjizat

e Kekuatan alam yang supranatural, karma persoalan di

e Tuhan, malaikat, setan dan dunia roh dunia lain

Kekuatan supra-natural di atas bumi Dunia antara

terdiri dari yang dihilangkan

e Roh-roh, hantu, arwah leluhur, iblis oleh orang barat

e Penunggu gunung, sungai, hutan dan lain-lain
e Kekuatan supernatural: sihir, perdukunan, turunnya Manna

dan lain-lain
e Roh Kudus, malaikat, tanda ajaib dan mukjizat, karunia
Roh Kudus
Dunia empiris/nyata IImu Pengetahuan
terdiri dari melihat dengan
e Pengetahuan umum yang menjelaskan terjadinya alam penglihatan, dunia
e Berbagai penjelasan berdasarkan observasi empiris natural
e Teori-teori berkaitan dengan dunia natural, contoh: cara | Persoalan-persoalan
membuat rumah, menanam tanaman dan berlayar dengan dunia
perahu

e Teori-teori tentang membina hubungan dengan sesama

Pada Tabel 1 di atas memperlihatkan mengenai realitas pandangan dunia (worldview)
yang terdapat pada berbagai komunitas di dunia ini yang terdiri dari stratifikasi-stratifikasi
dunia transenden, kekuatan adikodrati di bumi, dan dunia nyata di bumi. Baik masyarakat
timur maupun barat mengakui adanya stratifikasi-stratifikasi tersebut. Hanya saja terjadi
perbedaan pada saat orang barat membuat pemisahan (dikotomi) berdasarkan filsafat
rasionalistik yang mereka pegang, seperti yang tampak pada tabel berikut ini.

13paul Hiebert, Cultural Anthropology (Grand Rapids-Michigan: Baker Book House Company, 1992),
356-362.

Hans Geni Arthanto, Church Planting Among the Resistence People (Tomohon: Sekolah Tinggi
Teologia Terpadu PESAT, 2000).

BArthanto, Church Planting Among the Resistence People, 7.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 474



Jurnal Teologi Berity Hidup, Vol 5, No 2, Maret 2023

Tabel 2 Pandangan Dunia Orang Barat Yang Dikotomis®

Dunia transenden yang melampaui dunia nyata Agama
terdiri dari iman
e Sorga, neraka, kekekalan, dan lain-lain sakral
e Allah yang maha tinggi, dewa, Wisnu, Shiwa, dan lain- mujizat
lain persoalan di
e Kekuatan alam yang supranatural, karma dunia lain
e Tuhan, malaikat, setan dan dunia roh
Dunia empiris/nyata IImu Pengetahuan
terdiri dari
e Pengetahuan umum yang menjelaskan terjadinya alam melihat dengan
e Berbagai penjelasan berdasarkan observasi empiris penglihatan, dunia
e Teori-teori berkaitan dengan dunia natural, contoh: cara natural
membuat rumah, menanam tanaman dan berlayar dengan | Persoalan-persoalan
perahu dunia
e Teori-teori tentang membina hubungan dengan sesama

Pada tabel 2 di atas menjelaskan bahwa Wordlview orang barat membuat adanya
garis pemisah atau kesenjangan antara dunia spiritual dengan dunia empiris. Pandangan
dunia orang barat tersebut tidak memberi tempat bagi intervensi spiritual dalam kehidupan
dunia nyata. Sebaliknya pada komunitas animisme yang banyak dianut oleh orang timur
pada umumnya memiliki worldview yang tidak membangun gap atau garis pemisah antara
dunia spiritual dan dunia material. Dengan kata lain dunia spiritual sama nyata dengan dunia
material.

Tabel 3. Pandangan Dunia Orang Timur Yang Holistik’

Dunia transenden yang melampaui dunia nyata Agama
terdiri dari iman
e Sorga, neraka, kekekalan, dan lain-lain sakral
e Allah yang maha tinggi, dewa, Wisnu, Shiwa, dan lain-lain mujizat
o Kekuatan alam yang supranatural, karma persoalan di
e Tuhan, malaikat, setan dan dunia roh dunia lain
Dunia empiris/nyata Ilmu Pengetahuan
terdiri dari
e Pengetahuan umum yang menjelaskan terjadinya alam melihat dengan
e Berbagai penjelasan berdasarkan observasi empiris penglihatan, dunia
e Teori-teori berkaitan dengan dunia natural, contoh: cara natural
membuat rumah, menanam tanaman dan berlayar dengan | Persoalan-persoalan
perahu dunia
e Teori-teori tentang membina hubungan dengan sesama

18Arthanto, Church Planting Among the Resistence People, 9.
Ylbid, 11.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|475



Marde Christian Stenly Mawikere; Sudiria Hura:
Studi Mengenai Karakteristik Budaya dan Multi Wajah Model Teologi Kontekstualisasi Injil
Karakter Keterbatasan dari Budaya Manusia

Dalam perspektif Alkitab, seluruh manusia berdosa dan telah menjadi rusak dengan
menolak kebenaran Allah (depravity of man). Kejatuhan manusia ke dalam dosa juga
menyebabkan merembesnya dosa dan merusak ciptaan lainnya, termasuk budaya (depravity
of creation). Karena itu, karakter dari budaya manusia hanya berpusat pada diri sendiri (self
center) yang terbatas dan menguntungkan, baik diri sendiri maupun kelompok sendiri. Oleh
karena pengaruh dari kejatuhan manusia ke dalam dosa, maka budaya yang berkembang saat
ini adalah budaya yang berpusat pada diri manusia sendiri (humanism), terbatas, tidak tepat
dan hanya mementingkan diri manusia sendiri. Bahkan di antara budaya-budaya manusia
terdapat unsur-unsur yang melawan hukum Tuhan dan hukum alam serta prinsip-prinsip
kemanusiaa.'® Seperti yang telah diungkapkan bahwa terdapat elemen budaya yang ditolak
oleh kekristenan karena terkait dengan nilai budaya yang bertentangan dengan Alkitab,
antara lain: ancestor veneration, ancestor worship dan white/black magic.'® Adapun
pengaruh dan merembesnya dosa dalam budaya yang menjadikan budaya manusia itu sendiri
memiliki keterbatasan.

Sering terjadinya perubahan dan penggantian ideologi kehidupan manusia dalam
masyarakat menunjukkan kelemahan budaya manusia yang tidak sempurna dan tidak
menyelamatkan manusia. Karena manusia tidak bisa mencari cara atau jalan keselamatan
dari budaya-budayanya, maka hal ini membuktikan pula adanya kelemahan dan keterbatasan
semua budaya.?°

Karakter Manfaat (Benefit) dari Budaya Manusia

Telah dipaparkan di atas bahwa budaya tidak dapat menyelamatkan manusia dari
dosa atau tidak dapat memberikan hidup kekal kepada manusia yang telah cemar (depravity
of man). Budaya juga tidak dapat memperbaiki ciptaan Allah yakni alam semesta dan
lingkungan yang ikut menjadi rusak karena merembesnya dosa akibat kejatuhan manusia
(depravity of creation). Namun, manusia sebagai ciptaan Allah dan sasaran penebusan Yesus
Kristus tetap melekat dengan budaya manusia. Bahkan Yesus Kristus yang adalah Allah
(6e6¢/Theos) dalam melaksanakan karya penebusan telah menjadi manusia yang hidup dan
memasuki konteks budaya manusia. Firman (Aoyog/Logos) telah menjadi daging
(cap&/Sarx). Hal inilah yang kita kenal sebagai peristiwa inkarnasi. Menurut Rick Love,
inkarnasi tidak hanya secara teologis deskriptif mengenai apa yang tekah Allah lakukan di
dalam Kristus, melainkan juga secara preskriptif mengenai apa yang harus kita lakukan demi

B\Wongso, Tugas Gereja dan Misi Masa Kini, 185.
9Tomatala, Teologi Kontekstualisasi, 41.
2\Wongso, Tugas Gereja dan Misi Masa Kini, 184.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 476



Jurnal Teologi Berity Hidup, Vol 5, No 2, Maret 2023

meniru Kristus, yaitu masuk ke dalam ranah budaya.?! Karena itu, budaya itu sendiri dapat
menjadi alat (tool) yang efektif untuk memberitakan Injil. Apabila Injil akan diberitakan dan
dijelaskan, maka dapat memanfaatkan budaya supaya dapat dipahami dan diterima dengan
baik.

Seorang penginjil harus memiliki sikap yang paradoks mengenai budaya. Pada satu
sisi memandang setiap budaya manusia tidak lagi murni karena merembesnya dosa yang
memengaruhi manusia dan budayanya. Pada sisi lain, seorang penginjil tidak boleh
menganggap setiap budaya sebagai dosa melulu dan tidak boleh menghina dan membenci
budaya dengan anggapan budaya tidak dapat menyelamatkan manusia. Sikap dan pandangan
yang menghina dan membenci budaya akan menyebabkan kehilangan alat penginjilan yang
efektif dan justru bertentangan dengan dinamika penginjilan yang lintas budaya bagi segenap
suku bangsa (mévrto ta £€0vn/panta ta ethné) di seluruh dunia.??

Karena itu, seorang penginjil harus memerhatikan yang mana budaya yang bisa
dipakai sebagai alat penginjilan dan yang mana yang bertentangan dengan hakikat Injil. la
membutuhkan metode dan strategi yang tepat supaya berita Injil mudah dimengerti dan
diterima oleh kelompok masyarakat dengan ragam budaya yang mereka miliki, bahkan
diharapkan berita Injil tersebut dapat berakar dan bertumbuh dalam budaya tersebut.

Menurut Peter Wongso, apabila seorang penginjil lintas budaya hendak memahami
budaya dan menentukan metode mana yang akan digunakan dengan memanfaatkan budaya
dalam penginjilan, maka ia harus bersandar pada pimpinan Roh Kudus.?® Oleh hikmat yang
diberikan Roh Kudus serta kerinduan seorang penginjil untuk terus memberitakan Injil
dengan setia, maka ia akan menemukan metode yang efektif dalam memberitakan Injil
secara kontekstual pada budaya-budaya yang berbeda.

Karakter Perubahan dari Budaya Manusia

Setiap budaya terwujud dalam bentuk-bentuk atau komponen-komponen seperti
bahasa, tulisan, adat, kebiasaan dan lain sebagainya yang dikumpulkan melalui pikiran,
kesadaran, konsep manusia, nada-nada dan simbol yang menjadi kesepakatan manusia.
Kekayaan dari ragam budaya manusia tidak berasal dari sikap superior, baik yang ingin
menolak maupun yang menggeser budaya lain, tetapi berasal dari saling memahami dan
toleransi untuk mengakui dan menerima perbedaan budaya satu dengan yang lain.

Dalam suatu budaya yang masih tradisional (folk culture), semua unsur-unsur sosial,
ekonomi dan politik saling memiliki kaitan dan setiap orang bergantung pada orang lain.

2IRick Love, Kerajaan Allah dan Muslim Tradisional (Pasadena-California; William Carey Library,
2000), 11.

22\Wongso, Tugas Gereja dan Misi Masa Kini, 185.

Z1bid.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 477



Marde Christian Stenly Mawikere; Sudiria Hura:

Studi Mengenai Karakteristik Budaya dan Multi Wajah Model Teologi Kontekstualisasi Injil

Mengubah satu unsur dan budaya tradisional (folk culture) berarti mengubah unsur-unsur

lain bahkan mengubah budaya secara keseluruhan. Karena itu, pada masa lalu ada baiknya

untuk tidak atau belum mengubah budaya karena akan merugikan dan mengisolasi orang
dan budayanya.?*

Pada masa lalu ketika dunia masih memiliki alat komunikasi yang sederhana, maka
tingkat perubahan budaya tidak terlalu signifikan. Pada saat itu orang-orang yang memiliki
pandangan konservatif atau tradisional mencoba untuk mempertahankan budaya yang sudah
ada serta menetapkan suatu tradisi menjadi budaya yang asli. Namun, dengan perkembangan
dan perubahan zaman yang terjadi, maka alat informasi dan komunikasi makin berkembang
pesat dan dinamis sehingga pengenalan, penerimaan dan pertukaran budaya yang satu
dengan yang lain terjadi di mana-mana.

Adapun biasanya budaya berubah secara alamiah, karena fungsi sosial, politik dan
ekonomi, secara perlahan menjadi pudar akibat perkembangan zaman dan perubahan zaman
tersebut yang menghasilkan perubahan-perubahan dalam aspek pendidikan, hukum bahkan
nilai-nilai kehidupan sebagai bagian dari komponen budaya itu sendiri. Karena itu,
perubahan budaya (cultural change) bukan saja merupakan suatu gagasan atau ide, namun
telah menjadi tuntutan zaman yang terus berubah.?

Dengan demikian, setiap kelompok budaya manusia memiliki potensi untuk
mengalami perubahan-perubahan. Perubahan budaya (cultural change) juga menjadi potensi
untuk pemberitaan Injil. Injil yang berasal dari budaya yang dominan (superior culture) atau
budaya yang tanpa batas (unlimited culture) dapat diberitakan kepada kelompok masyarakat
yang memiliki budaya yang terus berubah, parsial dan memiliki batas (partly and limited
culture).

Nisbah antara Karakteristik Budaya dengan Kontekstualisasi Injil

Dengan memahami karakteristik budaya manusia yang telah diuraikan, maka
terdapat beberapa aspek yang perlu mendapat perhatian dalam kaitannya dengan pendekatan
penginjilan secara lintas budaya dan kontekstual. Pertama, budaya itu adalah susunan makna
(meaning) dan nilai (value) yang diungkapkan dan diteruskan (transmisi) melalui simbol.28
Karena itu seorang penginjil harus memahami makna (meaning) dari bentuk-bentuk yang
terdapat dalam budaya manusia dan kelompoknya pada setiap tempat di mana Injil akan
diberitakan. Kedua, budaya itu dipelajari, budaya tidak ditentukan secara biologis atau

2Mawikere dan Hura, .“Paradigma Teologi Injili Mengenai Pendayagunaan Matra-Matra Budaya
Dalam Pekabaran Injil Kontekstual”, 69-71.

Z\Wongso, Tugas Gereja dan Misi Masa Kini, 187.

% ouis Luzbetak, The Church and Cultures New Perspectives in Missiological Anthropology (New
York: Orbis Books, 2015), 60-129.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 478



Jurnal Teologi Berity Hidup, Vol 5, No 2, Maret 2023

dibatasi oleh ras manusia.?’ Karena itu, di mana Injil diberitakan, maka baik penginjil
maupun berita Injil akan bertemu dengan budaya tertentu. Ketiga, budaya adalah cara hidup
(way of life) suatu kelompok sosial. Budaya berasal dari kelompok/unsur historis eksistensi
manusia.?® Budaya merupakan satu sistem bersama, dan karena itu budaya dipertahankan
bersama-sama oleh satu kelompok masyarakat.?® Karena itu, seorang penginjil tidak boleh
memandang rendah budaya tertentu, karena budaya menjadi senjata alat pertahanan diri
manusia dan kelompoknya. Seorang penginjil perlu menghargai, mempelajari dan
menyesuaikan diri dengan budaya di tempat mana penginjil tersebut datang untuk
memberitakan Injil.*® Keempat, budaya itu tersusun atau terstruktur dengan utuh.®! Budaya
merupakan satu keseluruhan yang bersatu pada keseluruhan bagian dari mana fungsinya
sedemikian rupa memengaruhi satu sama lain dan menambah totalitas.>> Di sinilah
dibutuhkan hikmat dari Tuhan dan kerajinan belajar dari seorang penginjil untuk memahami
kompleksitas manusia dan budayanya. Seorang penginjil tidak lekas menjadi puas dengan
pengetahuan dan pengalamannya, melainkan terus belajar menimba pengenalan akan
komponen-komponen budaya manusia yang kompleks sehingga dapat dimanfaatkan dalam
memberitakan Injil. Kelima, budaya itu dibagi dalam konsep-konsep dan komponen-
komponen. Karena itu, pentingnya studi antropologi budaya bagi penginjil untuk memahami
realitas budaya suatu kelompok masyarakat,® Keenam, budaya adalah sarana yang mana
seorang individu menyesuaikan dirinya dan memperoleh kemampuan untuk
mengungkapkan dirinya.3* Sikap belajar dan menghargai budaya setiap kelompok
masyarakat akan menjadikan seorang penginjil mudah diterima untuk hidup dan
memberitakan Injil pada kelompok masyarakat yang berbeda-beda. Ketujuh, budaya terus
menerus mengalami perubahan sebagai akibat dari inovasi-inovasi, tekanan-tekanan internal
dan pertukaran informasi lintas budaya.®® Dengan karakter relativitas budaya manusia yang
terus berubah, tidak utuh dan terbatas (partly and limited culture) tersebut, maka menjadi
potensi bagi seorang penginjil untuk memberitakan Injil serta mentransformasi masyarakat
dengan nilai-nilai Injil yang berasal dari budaya yang tiada tara (superior culture).

Z’LLuzbetak, The Church and Cultures New Perspectives in Missiological Anthropology, 60-129;
David J. Hesselgrave, Communicating Christ Cross-Culturally Second Edition (Malang: Seminari Alkitab Asia
Tenggara, 2005), 96.

uzbetak, The Church and Cultures New Perspectives in Missiological Anthropology, 60-129

2Hesselgrave, Communicating Christ Cross-Culturally Second Edition, 96.

%Marde Christian Stenly Mawikere, “Konsep Hidup Kekal Menurut Pandangan Dunia Etnis Baliem,
Papua Sebagai Potensi dan Krisis Bagi Kontekstualisasi Injil.” Jurnal Evangelikal 5, no. 1 Januari 2021
(Ungaran: Sekolah Tinggi Teologi Simpson, 2021), 51-52.

31_uzbetak, The Church and Cultures New Perspectives in Missiological Anthropology, 60-129.

$2Hesselgrave, Communicating Christ Cross-Culturally Second Edition, 96.

33Luzbetak, The Church and Cultures New Perspectives in Missiological Anthropology, 60-129.

#1bid.

%Luzbetak, The Church and Cultures New Perspectives in Missiological Anthropology, 60-129;
Hesselgrave, Communicating Christ Cross-Culturally Second Edition, 96.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 479



Marde Christian Stenly Mawikere; Sudiria Hura:
Studi Mengenai Karakteristik Budaya dan Multi Wajah Model Teologi Kontekstualisasi Injil
Pembahasan mengenai pentingnya budaya dalam upaya kontekstualisasi Injil perlu
kiranya diakhiri dengan memperhatikan bagaimana Allah juga menghargai budaya manusia
sebagai ciptaan-Nya. Alasan utama mengapa manusia seharusnya menghargai budaya-
budaya orang lain adalah karena Allah juga menghargai budaya manusia. Allah adalah
komunikator terbesar. Demikian pula firman-Nya telah datang kepada manusia dalam
bentuk yang sangat khusus. Entah diucapkan ataupun dituliskan, itu ditujukan kepada
sekelompok manusia secara khusus dalam budaya khusus dengan menggunakan bentuk-
bentuk pikiran khusus, sintaksis dan kosa kata yang umum di antara mereka.*® Kita
mempercayai Alkitab adalah firman Allah dalam bahasa/budaya manusia. Namun Alkitab
juga adalah sebuah kitab yang misioner sebagaimana Allah yang telah berfirman adalah
Allah yang misioner.®” Karena Alkitab bersifat llahi, maka Alkitab memiliki kewibawaan,
yaitu berita dari surga yang harus dipercayai dan ditaati. Karena Alkitab juga bersifat
manusiawi dalam segala kaitannya dengan budaya, ditulis dengan kata-kata dan kalimat-
kalimat yang dipahami manusia, maka sebenarnya Allah telah “mengontekstualisasikan”
kebenaran-Nya dalam budaya manusia. Dengan demikian, pemanfaatan budaya dalam
upaya-upaya mengkomunikasikan kebenaran Allah (Injil) kepada kelompok masyarakat
yang memiliki perbedaan budaya adalah sah dengan menerapkan pendekatan penginjilan
kontekstual.

Multi Wajah Model Teologi Kontekstual

Teologi kontekstual memiliki ciri khas sebagai refleksi teologis atas segala segi
konteks hidup umat dan masyarakat.® Namun untuk menolong kita untuk mengidentifikasi,
menganalisis dan menerapkan kaitan antara pemberitaan Injil dengan realitas konteks hidup
umat dan masyarakat, maka dibutuhkan model teologi kontekstual. Model-model Teologi
Kontekstual adalah suatu upaya dan komitmen untuk menerapkan untuk mempertimbangkan
corak atau bentuk yang relevan dalam pemberitaan Injil dan fokus pada situasi dan kondisi
yang nyata di mana orang-orang hidup dalam konteks budayanya. Sekalipun terdapat
perbedaan-perbedaan, namun semua model kontekstualisasi memiliki tujuan untuk membuat
teologi Kristen, khususnya pemberitaan Injil menjadi suatu pengalaman yang nyata,
berorientasi kepada kebutuhan dan untuk menjadikan gereja sebagai milik komunitas orang
percaya dalam konteks budaya masing-masing.*

%Love, Kerajaan Allah dan Muslim Tradisional, 1.

S"Herbert J. Kane, Herbert J (1986). Understanding Christian Missions (Grand Rapids,
Michigan: Baker Book House, 1986), 15.

BEmanuel Martasudjita, Teologi Inkulturasi (Yogyakarta: Kanisius, 2021), 188.

39Junifrius Gultom, Teologi Misi Pentakostal: Isu-Isu Terpilih (Jakarta: Unit Literatur dan Penerbitan
Sekolah Tinggi Teologi Bethel Indonesia, 2015), 124.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 480



Jurnal Teologi Berity Hidup, Vol 5, No 2, Maret 2023

Beberapa misiolog masa kini telah berhasil memetakan kategori model-model
Teologi Kontekstual yang telah ada. Di bawah ini peneliti menguraikan tujuh kategori yang
menjabarkan mengenai model-model Teologi Kontekstual berdasarkan penelitian dan
konklusi dari tokoh penggagasnya seperti yang menjadi ulasan teoretis dalam beragam
literatur misiologi.

Model Teologi Kontekstual Kategori David J. Hesselgrave dan Edward Rommen

Ahli misiologi David J. Hesselgrave dan Edward Rommen mengusulkan empat
kategori, yaitu: liberal, neo-liberal, neo-ortodoksi, dan ortodoksi. Menurut mereka, “Model
liberal merupakan akomodasi sinkretistik. Metode ini berusaha mencari kebenaran yang baru
melalui dialog yang bersifat kompromi antara kepercayaan yang berbeda dan hasilnya adalah
injil sinkritistik yang baru”.*® Sedangkan, “model neo-liberal” dan “neo-ortodoksi” dapat
dipahami sebagai akomodasi kenabian.

Kedua model di atas berusaha mencari metode yang dapat dipakai untuk menyatakan
kebenaran sesuai dengan konteks penerima kebenaran tersebut. Bagi neo-liberal, konteks
utama adalah perjuangan politik. Bagi neo-ortodoksi, konteks utama adalah ketegangan
secara dialektis antara sejarah yang terus berjalan dengan Firman Tuhan. Dalam proses
kontekstualisasi, neo-liberal memberikan penghargaan lebih banyak pada wawasan teolog,
sedangkan neo-ortodoksi memberikan penekanan lebih banyak pada Roh Allah. Hasilnya,
model neo-liberal adalah hermeneutika politis dari Injil yang mengajak manusia untuk
membuat dunia ini menjadi tempat yang lebih baik. Hasil dari model neo-ortodoksi adalah
bahwa manusia akan mendapatkan pengertian rohani dan identitas rohani dalam Kristus.*!

Sebaliknya yang dimaksudkan dengan “model ortodoksi” adalah akomodasi
apostolik yang kerap digunakan oleh para teolog dan misiolog kalangan Injili/Evangelikal.
Model ini berusaha membangun dasar yang sama, di mana orang tidak percaya dapat diajar
kebenaran dari Injil yang bersifat suprakultural. Hasilnya adalah transformasi dari orang-
orang yang beriman kepada Kristus.*?

“40David J. Hesselgrave dan Edward Rommen, Kontekstualisasi: Makna, Metode dan Model (Jakarta:
BPK Gunung Mulia, 2015), 185-186.

“bid.

“2Hesselgrave dan Edward Rommen, Kontekstualisasi: Makna, Metode dan Model, 188-189;Marde
Christian Stenly Mawikere, “Menelaah Dinamika Kontekstualisasi Sebagai Upaya Pendekatan Penginjilan
yang Memberdayakan Budaya Penerima Injil.” Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kiristiani, Vol. 6, No.
2, April 2022 (Solo: Sekolah Tinggi Teologi Intheos, 2022), 502.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 481



Marde Christian Stenly Mawikere; Sudiria Hura:
Studi Mengenai Karakteristik Budaya dan Multi Wajah Model Teologi Kontekstualisasi Injil

Unsur-Unsur Suprakultural/Adibudaya

l l Unsir Unsur Budaya/Manu}iawi
Ortodoksi Neo-Ortodoksi Neo-Liberalisme Liberalisme
Fundamentalisme Evangelikalisme Ekuminikalisme lLiberaIisme
Kont. Rasuli Kont. Profetik Kont. Sinkretis
Metode Didaktis Metode Dialektis Metode Dialog

Mengajarkan Kebenaran Menemukan Kebenaran ~ Mencari Kebenaran

Model Kritikal Model Praksis
Model Semiotik Model Sintesis

Model Adaptasi
Model Translasi

Model Possesio
Model Akomodasi

Gambar 1
Model-Model Teologi Kontekstual David J. Hesselgrave dan Edward Rommen*

Model Teologi Kontekstual Kategori Stephen B. Bevans

Stephen B. Bevans, seorang teolog Katolik, namun memiliki perspektif Injili
mengusulkan tujuh kategori, yaitu kategori antropologis, penerjemahan, praksis, sintetik,
semiotik, transendental dan model budaya tandingan.** Emanuel Martasudjita, seorang
rohaniwan dan teolog Katolik di Indonesia mengadopsi keseluruhan kategori Bevans ini
dengan menyebut sebagai “model-model inkulturasi”.*®

Menurut Bevans, bahwa pada “model antropologi”, budayalah yang mengatur

teologi bukan Kitab Suci atau tradisi. Teologi kontekstual bukan berarti menempatkan

4“Makmur Halim, Kontekstualisasi: Teologi Yoyo (Batu-Malang: Institutinjil Indonesia, 2002), 46.
4Stephen B, Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual (Maumere: Penerbit Ledalero, 2002), 97-
100.

“Martasudjita, Teologi Inkulturasi, 197-225.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 482



Jurnal Teologi Berity Hidup, Vol 5, No 2, Maret 2023

anggur lama yang sudah teruji dalam botol yang baru. Teologi kontekstual berarti
mengembangkan anggur yang sama sekali baru. Model ini tidak melihat bahwa budaya
dapat menjadi jahat atau korup.

Adapun “model penerjemahan” mengakui bahwa hakikat dari kekristenan adalah
suprakultural, dalam arti bahwa hakikat kekristenan tidak tunduk pada budaya serta budaya
perlu ditransformasi supaya sesuai dengan Injil dan bukan sebaliknya. Oleh sebab itu,
meskipun budaya diakui penting dan harus diperhitungkan dengan serius, namun pada
akhirnya berita yang bersifat suprakultural itulah yang harus menjadi acuan. Dengan kata
lain, esensi kekristenan harus dipegang dengan teguh, meskipun pada saat usaha
pemeliharaan terhadap esensi kekristenan tersebut bertentangan dengan budaya.*®

Pengertian dari “model praksis” sama dengan model neo-liberal pada kategori
Hesselgrave dan Rommen di atas. Hal tersebut merupakan proses yang berkesinambungan
seperti sebuah siklus.*” Sedangkan, pelaku “model sintetik” percaya pada kemampuan
aplikasi secara universal dari berita iman Kristen pada setiap budaya. Karakteristik dari
model sintetik ini adalah keterbukaan dalam berdialog dengan budaya yang lain. Bentuk
dialog yang dimaksudkan di sini adalah dalam pengertian Hegelian, yaitu dialektik. Oleh
karena itu, berita iman Kristen dapat ditransformasikan dan diperkaya dalam proses dialog
tersebut oleh banyak budaya.*®

Pada “model semiotik”, Kristus diyakini dapat ditemukan dalam nilai, simbol, dan
pola perilaku dalam sebuah budaya, serta dalam situasi dan peristiwa yang memengaruhi
budaya. Oleh sebab itu, praktisi model semiotik menggunakan simbol dan tanda serta isu-
isu yang sudah dikenal oleh orang-orang yang menjadi penerima dalam pemberitaan Injil.*°

Sedangkan, pada “model transendental” yang menjadi tekanan utamanya adalah
pengalaman pribadi. Akibatnya, model transendental bersikeras bahwa praktisi yang paling
tepat untuk melakukan teologi kontekstual adalah orang yang berpartisipasi dalam sebuah
konteks. Dengan kata lain, praktisi kontekstualisasi harus orang dari budaya itu sendiri.>

Pada akhirnya, “model budaya tandingan” adalah model yang pada satu sisi
mengakui konteks budaya tertentu, namun konteks tersebut dianggap sebagai penghalang
bagi Injil dan pemberitaan Injil. Maka kontekstualisasi dilakukan pada saat pemberitaan Injil
berhadap-hadapan dan melawan konteks budaya serta pada saat konteks ini disingkapkan

“%Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual, 97-109; Mawikere, “Menelaah Dinamika
Kontekstualisasi Sebagai Upaya Pendekatan Penginjilan yang Memberdayakan Budaya Penerima Injil.”, 502.

47Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual, 127-143.

“|bid, 161-173.

“lbid, 218-235.

01bid, 191-201.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 483



Marde Christian Stenly Mawikere; Sudiria Hura:

Studi Mengenai Karakteristik Budaya dan Multi Wajah Model Teologi Kontekstualisasi Injil

sebagai sesuatu yang bermusuhan dengan Injil.>! Dengan demikian, kontekstualisasi Injil
dilakukan bukan sebagai suatu penerjemahan Injil terhadap konteks, bukan pula untuk
mengizinkan konteks untuk menyediakan perspektif baru atau agenda bagi refleksi teologi,

tetapi sebagai suatu “penjumpaan” atau “keterlibatan” dengan budaya.>?

Model Teologi Kontekstual Kategori Dean Steward Gilliland

Dean Steward Gilliland mengusulkan tujuh kategori yang mirip dengan kategori
Bevans di atas, yaitu kategori antropologi, penerjemahan, praksis, adaptasi, sintetik,
semiotik dan kritikal.>®

Adapun “model antropologi” memberikan penekanan utama pada budaya sebagai
hakikat hidup manusia. Budaya sangat esensial apabila kita tahu cara manusia memandang
dunia mereka dan apa yang mereka anggap sebagai kenyataan dalam hidup. Budaya
menunjukkan di mana nilai-nilai kehidupan dan jenis kebutuhan yang dimiliki manusia.
Budaya juga menolong untuk memahami di mana perubahan-perubahan sedang terjadi
dalam kehidupan manusia dan masyarakat. Budaya merupakan suatu penuntun yang
memadai untuk semua kebenaran adalah salah, namun budaya itu sendiri dapat menjadi
sarana yang baik untuk mengomunikasikan kebenaran Injil.

Sedangkan, “model penerjemahan” menurut Gilliland merupakan model yang
diambil dari perbendaharaan linguistik. Perhatian yang serius dilaksanakan untuk
memastikan bahwa makna (meaning) Alkitab yang paling memiliki persamaan dengan
maksud semula dari penulis Alkitab yang kemudian diterjemahkan kepada pemahaman
dalam konteks budaya penerima. Dengan model ini, makna-makna yang sama (equivalence)
dinyatakan dalam budaya penerima Injil, meskipun bentuk (form) yang menyatakan makna
(meaning) bisa saja merupakan sesuatu yang berbeda. Oleh karena itu, pada model ini
dilaksanakan upaya untuk memisahkan elemen-elemen yang absolut atau supra budaya dari
Injil dari hal-hal yang bersifat sekunder. Injil tidak bersifat relatif, melainkan mutlak karena
merupakan penyataan (revelation) yang absolut dan konstan dengan bergantung pada
manusia dan konteks budayanya yang berbeda-beda. Akan tetapi, terdapat komponen-
komponen budaya dalam Injil, baik idiom penyampaian, simbol-simbol yang digunakan
dalam memberitakan Injil maupun bentuk respons dari penerima berita yang dapat
disesuaikan dengan ekspresi budaya. Karena itu, harus ada bentuk dan istilah yang memiliki

S1Stephen B. Bevans, Teologi Dalam Perspektif Global (Maumere: Seminari Tinggi Ledalero, 2010),
256-257.

52|bid.

*3Dean Gilliland, The Word Among Us-Contextualizing Theology for Mission Today (Dallas: Word
Publishing, 1989), 313-317;Scott A. Moreau, Contextualization in World Missions-Mapping and Assessing
Evangelical Models (Grand Rapids: Kregel Publications, 2012), 328-333.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 484



Jurnal Teologi Berity Hidup, Vol 5, No 2, Maret 2023

persamaan dinamis (dynamic equivalence) pada budaya penerima Injil untuk mencapai
pemahaman dan makna yang relevan dengan hakikat Injil yang supra budaya.

Dalam “model praksis” memberikan penekanan terhadap partisipasi manusia dalam
konteks sejarah dan budaya mereka sendiri. Pada satu sisi, Injil mengadakan pembaruan atau
perubahan yang mana perubahan tidak muncul karena wawasan (insight) manusia akan
doktrin/dogma dan pengakuan iman secara verbal/kredo. Pada sisi lain, perubahan tidak akan
terjadi apabila tidak menyentuh budaya manusia dan masyarakat. Sangat disadari bahwa
aspek budaya begitu kompleks karena tidak sekedar terdiri atas bentuk-bentuk, simbol-
simbol, mitos-mitos, ritus-ritus, kepercayaan, adat istiadat, namun juga terdapat asumsi-
asumsi sejarah yang telah menciptakan manusia dan masyarakat yang senantiasa memiliki
hasrat untuk mempertahankan diri (self defense) bagi kelompok budayanya. Karena itu,
model praksis berusaha untuk membarui atau mengubah situasi dan kondisi dengan
mengutamakan partisipasi atau tindakan-tindakan nyata.

“Model adaptasi” merupakan usaha untuk menciptakan kesesuaian antara teologi
sistematis yang sudah baku dengan situasi dan kondisi budaya tertentu. Adapun rumusan-
rumusan filosofis yang terdapat dalam teologi sistematis dilakukan penataan ulang atau
diadaptasi/disesuaikan dengan tema-tema yang muncul dari budaya. Dengan demikian,
model adaptasi tetap menghargai tradisi dan dogma yang pernah ada kemudian disesuaikan
dengan budaya tertentu yang pada akhirnya menjadi “teologi lokal”. Metode yang digunakan
adalah unsur dari tradisi Kristen yang tidak relevan dengan kondisi lokal disingkirkan, unsur
yang dapat dimodifikasi dilakukan perubahan, sedangkan unsur yang cocok dengan kondisi
lokal tetap dipertahankan.

“Model sintetik” merupakan upaya untuk menghadirkan kontekstualisasi dengan
membawa bersama-sama unsur Injil, tradisi Kristen, budaya dan perubahan sosial.
Diharapkan supaya terjadi dialog antara keempat unsur ini sehingga menghasilkan gagasan-
gagasan dalam teologi kontekstual/kontekstualisasi sebagai usaha berteologi dalam
hubungannya dengan budaya.> Sedangkan, “model semiotik” adalah upaya untuk membaca
suatu budaya melalui tanda-tanda dan simbol-simbol yang muncul pada suatu kelompok
masyarakat. Di sinilah pentingnya seorang pemberita Injil yang adalah juga seorang peneliti
budaya yang seharusnya belajar berdasarkan kenyataan melebihi asumsi pribadinya.

Model terakhir dari kategori Gilliland adalah “model kritikal” yang diilhami oleh
karya Paul G. Hiebert, yang mana mengidentifikasikan bahwa setiap model memiliki
kekuatan sendiri dan fungsi yang khusus masing-masing. Oleh karena itu, pendekatan yang

%Mawikere, “Menelaah Dinamika Kontekstualisasi Sebagai Upaya Pendekatan Penginjilan yang
Memberdayakan Budaya Penerima Injil.”, 503.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)| 485



Marde Christian Stenly Mawikere; Sudiria Hura:

Studi Mengenai Karakteristik Budaya dan Multi Wajah Model Teologi Kontekstualisasi Injil

bersifat komprehensif pada kontekstualisasi menuntut penggunaan semua ide dari ragam
model yang ada sesuai dengan penekanan dan tuntutan konteks tertentu.®

Model Teologi Kontekstual Kategori Robert J. Schreiter

Robert J. Schreiter adalah seorang mahaguru Katolik yang mengajar pada Chatolik
Theological Union di Chicago, Amerika Serikat. Beliau dikenal di seluruh dunia sebagai
salah seorang penganjur Teologi Lokal sebagai terminologi yang sinonim dengan Teologi
Kontekstual. Robert J. Schreiter membagi model teologi kontekstual menjadi dua bidang
besar yakni “model etnografi” dan “model pembebasan”.

Model etnografi mirip dengan model penerjemahan dan model adaptasi yang
berangkat dari refleksi terhadap konteks sosio kultural yang selama ini dikenal dalam riset-
riset antropologi.>® Tujuan dari model penerjemahan dan model adaptasi adalah terwujudnya
suatu teologi lokal. Kelemahan dari model ini selalu mengiring para teolog dan praktisi misi
kepada sesuatu yang sifatnya “tradisional” dan kurang peka dengan perubahan sosial yang
selalu terjadi.

Mengingat perubahan sosial yang terus terjadi tersebut dan pentingnya dialektika
antara Injil (teks) dan konteks masyarakat, maka muncul model pembebasan yang proaktif
terhadap pergumulan hidup manusia dan masyarakat. Model pembebasan berkonsentrasi
pada dinamika perubahan dalam manusia dan masyarakat, termasuk transformasi budaya.>’
Konteks masyarakat yang mengalami penindasan ekonomi, politik dan sosial lainnya
menjadi tuntutan pembebasan yang kurang bisa dilakukan dengan pendekatan etnografi.

Dengan demikian menurut Robert J. Schreiter model teologi kontekstual adalah
sesuatu yang holistik, yang menyentuh konteks budaya maupun konteks sosial secara
keseluruhan.

Model Teologi Kontekstual Kategori Charles Van Engen

Charles VVan Engen, seorang pengajar misi senior pada Fuller Theologica; Seminary
membagi model-model Teologi Kontekstualnya dalam lima model, yakni “model
Komunikasi”, “model Indigenisasi”, “model translatabilitas”, “model teologi lokal” dan
“model epistemologis”.

Model komunikasi bagi Van Engen sama dengan model adaptasi dan model
akomodasi dalam kategori Bevans serta model terjemahan dalam kategori Gilliland.

Perspektif komunikasi adalah perspektif integratif di mana orang-orang di lingkungan baru

SMoreau, Contextualization in World Missions-Mapping and Assessing Evangelical Models, 328-
333.

6Robert J. Schreiter, Rancang Bangun Teologi Lokal (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2006). 24.

S"Schreiter, Rancang Bangun Teologi Lokal, 27.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 486



Jurnal Teologi Berity Hidup, Vol 5, No 2, Maret 2023

memahami Injil.® Melalui model ini terjadi dialektika antara pemahaman Injil yang
diberitakan oleh pemberita kepada penerima Injil dengan kesetiaan pemberita Injil
kontekstual kepada berita Injil tersebut.

Model Indigenisasi adalah upaya untuk menghadirkan Injil dalam persekutuan lokal
sehingga pada akhirnya akan membangun dan mengembangkan gereja lokal. Dengan
demikian perspektif indigenisasi dari teologi kontekstual mengakui bahwa Injil harus
dilokalisasikan agar terdapat kesesuaian antara bentuk dan kehidupan gereja dengan konteks
sekitarnya.*®

Model translatabilitas atau keterterjemahan didasarkan pada sifat inkarnasi Injil yang
dapat diterjemahkan tanpa batas ke dalam setiap dan semua budaya manusia.®® Karakteristik
yang dihasilkan dari model ini adalah Inkarnasional seorang pemberita Injil kontekstual.

Model teologi lokal merupakan label sebagai jalan keluar yang terjadi pada saat
terjadi kebingungan kontekstualisasi dewasa ini. Van Engen menjelaskan bahwa pendekatan
ini menekankan pada dampak kekuatan sosial politik, ekonomi, budaya dan lainnya dalam
konteks tugas melakukan teologi dalam konteks itu. Model ini terus berkembang karena
mewakili interaksi timbal balik yang terus berubah antara gereja dan konteks.5*

Pada akhirnya model epistemologis adalah pendekatan kontekstualisasi berdasarkan
orientasi yang berurusan dengan proses epistemologis berupa pemeriksaan hermeneutis dan
analisa terhadap konteks dan implikasinya bagi pemahaman misional Injil dalam konteks
tertentu.8? Dengan demikian akan terjadi suasana dialogis yang akan membentuk kembali
pemahaman tentang Injil apabila diperhadapkan dengan konteks budaya tertentu.

Model Teologi Kontekstual Kategori Yakob Tomatala

Yakob Tomatala adalah seorang pendeta senior Gereja Kemah Injil Indonesia (GKII)
dan memimpin Sekolah Tinggi Theologi Jaffray Jakarta. Beliau juga adalah seorang
misiolog dan ahli kepemimpinan alumni School of World Missions pada Fuller Seminary.
Beliau mengusulkan lima kategori dalam kontekstualisasi Injil, yaitu akomodasi, adaptasi,
prosesio, transformasi, dan dialektik.

Yang pertama adalah “model akomodasi”. Sikap ini tercermin dalam teks Kisah Para
Rasul 17:28, yakni sebagai model yang menghargai dan terbuka kepada budaya asli yang
dilakukan dengan sikap, perilaku, dan pendekatan praktis dalam tugas pelayanan misionaris,

%8Charles Van Engen, “Toward a Contextually Appropriate Methodology in Mission Theology” in
Appropriate Christianity, ed Charles Kraft (Pasadena-California: William Carey Library, 2005b), 203.

%Charles Van Engen, “Five Perspectives on Contextually Appropriate Missional Theology” in
Appropriate Christianity, ed Charles Kraft (Pasadena-California: William Carey Library, 2005a), 187.

lbid, 184.

®11bid, 192-194.

®2]bid, 196.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 487



Marde Christian Stenly Mawikere; Sudiria Hura:
Studi Mengenai Karakteristik Budaya dan Multi Wajah Model Teologi Kontekstualisasi Injil
baik secara teologi maupun secara ilmiah. Adapun yang menjadi obyek akomodasi adalah
kehidupan budaya yang utuh dari suatu masyarakat, baik dari segi fisik, sosial maupun ideal.
Di sini, dalam pemberitaan Injil, terjadi suatu proses perembesan atau penetrasi yang mana
dalam penerapannya terdapat adanya adopsi elemen budaya lokal untuk mengekspresikan,
memberdayakan dan meningkatkan sambutan atas Injil. Dalam proses ini, terjadi perpaduan
nilai hidup Kristiani, di mana Kristus menjadi penyempurna dan pelengkap aspirasi budaya.
Dengan demikian, akan terdapat sikap positif terhadap Injil yang didasarkan atas pandangan
bahwa Injil sebagai anugerah dari Allah melalui Yesus Kristus tidak memusnahkan budaya
manusia, namun justru melengkapi, memperkaya bahkan menyempurnakannya.®®
Model berikutnya adalah “model adaptasi”, yang mana model ini tidak melakukan
asimilasi elemen budaya dalam ekspresi berita Injil, namun menggunakan bentuk dan ide
budaya yang telah dikenal dalam kelompok masyarakat penerima berita Injil. Tujuannya
adalah menghadirkan dan menerjemahkan Injil dalam istilah lokal, sehingga menjadi cocok
dan relevan dalam situasi budaya di mana Injil akan diberitakan secara lintas budaya.®
Adapun “model prosesio” adalah model yang menanggapi budaya secara negatif.
Penganut model ini melihat budaya sebagai sesuatu yang telah tercemar dan rusak oleh
merembesnya dosa dan tidak ada kebaikan yang hadir dari dalamnya (depravity of creation).
Sedangkan, “model transformasi” mengungkapkan eksistensi dan hakikat Allah di atas
budaya, namun melalui budaya Allah melakukan interaksi dengan manusia dengan cara
memberdayakan elemen-elemen budaya seperti yang tampak pada peristiwa inkarnasi Yesus
Kristus. Bila seseorang dibarui oleh Allah, maka inti budayanya juga diubahkan.®®
Terakhir “model dialektika” yang melihat adanya interaksi dan relasi yang dinamis
antara teks dan konteks. Model ini didukung oleh prediksi yang kuat bahwa perubahan
adalah keniscayaan yang pasti terjadi dalam suatu budaya. Untuk setiap kurun waktu secara
simultan dan progresif, perubahan itu terjadi dengan dinamis. Karena itu, gereja seyogyanya
menggunakan peran Kkritisnya untuk menganalisis, menafsirkan dan menilai setiap keadaan
karena perubahan terus terjadi termasuk perubahan dalam budaya.®®

Model Teologi Kontekstual Kategori Makmur Halim

Makmur Halim adalah seorang teolog yang lama melayani sebagai dosen misi lintas
budaya dan kontekstualisasi pada Institut Injil Indonesia (I-3) Malang. Beliau adalah lulusan
School of World Missions pada Fuller Theological Seminary juga. Beliau mengusulkan
sebelas kategori dalam kontekstualisasi Injil, yaitu model adaptasi, possesio, kristenisasi,

3Tomatala, Teologi Kontekstualisasi, 77-78.

®4Tomatala, Teologi Kontekstualisasi, 78; Mawikere, “Menelaah Dinamika Kontekstualisasi Sebagai
Upaya Pendekatan Penginjilan yang Memberdayakan Budaya Penerima Injil.”, 502.

®5Tomatala, Teologi Kontekstualisasi, 79.

%1bid.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 488



Jurnal Teologi Berity Hidup, Vol 5, No 2, Maret 2023

transformasi, akomodasi, pempribumian, translasi, praksis, sintesis, semiotik, dan
inkarnasi.” Adapun penjabaran dari model-model kontekstualisasi Injil yang diusulkan oleh
Makmur Halim adalah sebagai berikut:

Pertama, “model adaptasi”, yakni menemukan cara untuk mengekspresikan Injil
dalam bentuk-bentuk dan ide-ide yang umum atau terbiasa dalam suatu budaya. Prosesnya
dapat melalui pemberian makna baru pada kata-kata dalam budaya.

Kedua, “model possesio”, berhubungan dengan suatu usaha menaklukkan atau
menguasai suatu budaya dan membuatnya lebih berpusat pada Kerajaan Allah. Akibatnya
tindakan-tindakan yang merusak budaya atau destruktif.

Ketiga, “model kristenisasi”, yang di dalam era kolonialisme, ide “Kristenisasi”
berbuntut “pemasyarakatan” dari orang-orang primitif dan membawa mereka ke dalam gaya
kehidupan yang modern melalui pemberian pakaian, pendidikan, obat-obatan, hingga
kepada perdagangan dengan pemerintah setempat.

Keempat, “model transformasi”, berfokus pada individu-individu dalam
mengembangkan masyarakat yang transformatif. Budaya yang rusak diperbarui atau diubah
dan tidak dirusak.

Kelima, “model akomodasi”, merupakan usaha mengakomodasikan Firman Allah ke
dalam budaya lokal. Di sini terjadi bahwa budaya diizinkan untuk masuk dalam kehidupan
gereja.

Keenam, “model pempribumian”, yang disebut juga pendekatan tiga formula (three-
self formula), yang melibatkan pengembangan gereja dalam “pemberitaan mandiri,
pengaturan mandiri, dan keuangan mandiri.

Ketujuh, “model translasi”, yang bersumber kepada ilmu linguistik. Di sini ada usaha
untuk menerjemahkan arti dokumen-dokumen sedekat mungkin ke dalam budaya penerima.
Bentuk dan arti adalah suatu dimensi dan penerjemahan yang memiliki sejarah yang panjang.
Idealnya adalah arti-arti yang sepadan diekspresikan ke dalam budaya penerima walaupun
bentuk yang mengekspresi arti kadang kala berbeda. Sering kali dokumen yang
diterjemahkan dibenarkan sepihak demi kebudayaan penerima.

Kedelapan, “model praksis”, yang berpandangan bahwa Allah beraksi dalam sejarah
masa lalu dan memanifestasikan diri-Nya dalam kondisi masa kini.  Tujuan
teologi/pengajaran adalah menghasilkan perubahan. Perubahan tidak datang dari
pengetahuan doktrin, atau pengakuan iman. Untuk suatu budaya, bukanlah hanya bentuk,
simbol-simbol, dan kebiasaan, tetapi mencakup asumsi dari sejarah yang telah membawa
orang-orang tidak manusiawi. Untuk mengubah membutuhkan keterlibatan dalam sejarah

87Makmur Halim, Kontekstualisasi: Teologi Yoyo, 14-17.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 489



Marde Christian Stenly Mawikere; Sudiria Hura:

Studi Mengenai Karakteristik Budaya dan Multi Wajah Model Teologi Kontekstualisasi Injil

kehidupan dan bahkan dalam sosial politik dan ekonomi, yang berdasarkan pengetahuan

manusia bukan kebenaran firman. Sehingga sering kali terjadi membenarkan kekerasan-
kekerasan yang terjadi dalam keterlibatan tersebut.

Kesembilan, “model sintesis”, yang membawa empat elemen secara bersamaan: Injil,
tradisi Kristen, budaya, dan perubahan sosial. Elemen-elemen ini dihubungkan dalam dialog
dan menggunakan pendapat-pendapat mereka. Mereka mengakui tidak ada kevakuman
budaya, tetapi dipengaruhi budaya yang lain dan konteks yang lain sehingga perlu dialog.
Melalui proses dialog, penghargaan kebenaran meningkat. Orang Kristen dunia ketiga dapat
membawa input-input mereka dan kekayaan budaya yang berbeda untuk berteologi. Adapun
perbedaan ini diartikan secara luas dan universal dan dapat diaplikasikan ke semua budaya.

Kesepuluh, “model semiotik”, yaitu wahyu dimengerti sebagai sesuatu yang
ditemukan dalam konteks budaya dan bukan dibawa dari luar. Jadi, kebenaran dinyatakan
dan ditemukan dalam budaya. Mereka percaya bahwa Kristus dapat ditemukan dalam nilai-
nilai, simbol-simbol, pola tingkah laku dari suatu budaya dan dalam situasi tertentu dapat
memengaruhi budaya. Dalam permulaan pendekatan kontekstualisasi teologi adalah
memahami suatu budaya dan kejadian-kejadian secara praktikal, kemudian melalui proses
membentuk teologi lokal.%® Injil dan tradisi harus juga diterima, bukan karena transkultural,
tapi diterima sebagai berita dalam versi lokal (local theology). Tradisi dan Injil terus
membentuk tradisi Kristen.

Terakhir, “model inkarnasi”, yang berhubungan dengan kenyataan dari bagaimana
Kristus mengambil rupa manusia sebagai model untuk para misionaris secara praktis
mengadaptasi ke dalam budaya lokal. Kemampuan misionaris untuk berinkarnasi masih
terbatas, namun usaha ini merupakan bagian penting dari kontekstualisasi.

Halim kemudian menarik konklusi bahwa semua model kontekstualisasi Injil dapat
dibagi dalam dua pendekatan yakni dialektikal dan relativistikal. Model dialektikal condong
memberi penekanan kepada pendekatan dialog yakni antara teks dan konteks dalam usaha
kontekstualisasi. Sedangkan model relativistikal condong menemukan pokok pemula
pendekatannya dalam penekanan humanisme/kemanusiaan atau pendekatan pada konteks
masyarakat.®® Konklusi Halim ini tampak dalam gambar berikut ini.

%Marde Christian Stenly Mawikere dan Sudiria Hura, Konstruksi Teologi Kearifan Lokal Melalui
Kajian Identitas Sosial, Kebutuhan Mendasar dan Orientasi Nilai Budaya Masyarakat Desa Teremaal di
Kabupaten Minahasa Utara. Jurnal limiah Wahana Pendidikan Vol. 8, No.2, Februari 2022 (Tidore: Fakultas
Ilmu Pendidikan Universitas Bumi Hijrah, 2022a).

®Halim, Kontekstualisasi: Teologi Yoyo, 47.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 490



Jurnal Teologi Berity Hidup, Vol 5, No 2, Maret 2023

Eksistensial
Dialektikal Relatifistikal
Kontekstualisasi Kontekstualisasi
Model Model Model Model Model Model Model

Adaptasi Inkulturasi Semiotik Praksis ~ Antropologi  Sintesis  Transendental

Gambar 2
Pendekatan Dialektikal dan Relatifisikal dalam Model-Model Teologi Kontekstual
Menurut Makmur Halim™

Lebih lanjut menurut Halim bahwa kedua pendekatan ini masing-masing memiliki
kelemahan dan kekuatannya dalam hubungannya dengan teks dan konteks’:. Masing-masing
cocok dengan konteks dimana berita Injil itu diberitakan, hanya saja dapat mengarah kepada
ekstrim-ekstrim untuk menyesuaikan diri dengan konteks berlaku. Adapun dalam
pendekatan dialektikal kontekstualisasi, budaya dan Alkitab mempunyai peranan yang sama
dan masukan dalam mengembangkan teologi dalam konteks. Sedangkan dalam pendekatan
relativistikal kontekstualisasi, budaya dipandang sebagai lebih penting dari pada Alkitab
dalam berteologi.”

Berdasarkan uraian di atas mengenai model-model kontekstualisasi Injil dapat ditarik
kesimpulan bahwa terdapat keragaman di antara para teolog dan misiolog dalam menamai
model teologi kontekstual yang diimplementasikan dalam proses kontekstualisasi Injil.
Adapun setiap model bukan hanya memiliki nama yang berbeda, namun juga memiliki
makna yang berbeda bagi orang yang berbeda. Akan tetapi setidaknya, kita telah memiliki
gambaran bahwa betapa luasnya konsep kontekstualisasi itu sendiri sehingga menjadi
pertimbangan penting dalam upaya pemberitaan Injil.

Pemberitaan Injil yang dilaksanakan di dunia timur seperti di Indonesia yang
memiliki banyak suku bangsa (ethnic group) dan sarat dengan kearifan budaya lokal (local
wisdom) sudah tentu penting untuk memberi perhatian kepada pendekatan dan

"Ibid.
"bid.
2Ibid.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) |491



Marde Christian Stenly Mawikere; Sudiria Hura:

Studi Mengenai Karakteristik Budaya dan Multi Wajah Model Teologi Kontekstualisasi Injil

pemberdayaan budaya. Di sinilah pentingnya penelitian mengenai karakteristik budaya dan

pemanfaatan model-model kontekstualisasi Injil seperti yang telah diterangkan di atas.

Contoh mengenai identifikasi karakteristik budaya kepada masyarakat bercorak tradisional

yang dapat dilihat dalam hasil penelitian dari para peneliti mengenai teologi lokal suku

bangsa Tugutil di Pulau Halmahera, Maluku Utara.” Sedangkan penelitian mengenai

penerapan model-model kontekstualisasi Injil bagi masyarakat bercorak Islam dapat dilihat

dalam hasil penelitian dari peneliti kepada suku bangsa Bolaang Mongondow di Sulawesi
Utara™.

KESIMPULAN

Alkitab menyatakan dengan jelas bahwa pemberitaan Injil harus disampaikan kepada
segala sukubangsa (ravto ta £€6vn/panta ta ethne) yang memiliki ragam tempat, budaya dan
konteks (Matius 28:16-20;Kisah Para Rasul 1:8). Esensi dari Injil (edayyéiiov/Euangelion)
adalah kabar sukacita keselamatan melalui satu pribadi dan nama yaitu Yesus Kristus (Lukas
24:47). Melalui Injil diberitakan bahwa jalan dan tujuan keselamatan telah menyatu hanya
di dalam Yesus Kristus (Yohanes 14:6;Kisah Para Rasul 4:11-12). Oleh karena itu, urgensi
pemberitaan Injil adalah supaya segala suku bangsa di segala tempat dan konteks pada
seluruh bumi (oikovuévn/oikoumene) dapat mendengar dan menerima keselamatan yang
hanya diperolen melalui Yesus Kristus. Memberitakan Injil sebagai kabar sukacita
keselamatan dan berteologi kontekstual berangkat dan bertumbuh dalam kontekstualisasi.
Kemudian diungkapkan dalam penginjilan kontekstual, sehingga pemberitaan itu akan
mendarat dan menjadi bagian dari dalam konteks manusia dan masyarakat sebagai sasaran
penerima berita tersebut.”™

Proses kontekstualisasi ini tidak terlepas dari upaya untuk mengidentifikasi,
menganalisis dan memberdayakan budaya dan karakteristiknya sebagai potensi bagi seorang
penginjil untuk memberitakan Injil serta membaharui masyarakat dengan nilai-nilai Injil
yang mana Injil merupakan budaya yang tiada tara dan final (superior culture). Proses
kontekstualisasi juga akan efektif apabila pemberita Injil mempertimbangkan multi wajah

73Marde Christian Stenly Mawikere,, Sudiria Hura dan Imbran Batelemba Bonde. “Ethnotheology
Studies Concerning the Substance of Folk Religion as Local Theology of the Tugutil Ethnic in Halmahera
Towards Contextual Ministry”. Jurnal Jafftay Oktober 2022, 20 (2) (Makassar: Sekolah Tinggi Theologia
Jaffray, 2022).

4 Marde Christian Stenly Mawikere, dan Christie Garry Mewengkang. * Discourse on Alternative
Contextual Evangelism Models to The Bolaang Mongondow Tribe as An Unreached People Group in North
Sulawesi.” Jurnal Jafftay Oktober 2020, 18 (2). Makassar: Sekolah Tinggi Theologia Jaffray, 2020.

>Yakob Tomatala, “Pendekatan Kontekstual Dalam Tugas Misi Dan Komunikasi Injil Pasca Pandemi

Covid-19”. Jurnal Teologi Kontekstual Indonesia Vol 2, No. 1 2021 (Ungaran: Sekolah Tinggi Teologi
Simpson, 2021), 35.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)| 492



Jurnal Teologi Berity Hidup, Vol 5, No 2, Maret 2023

model teologi kontekstual yang relevan dalam pemberitaan Injil bagi manusia dan
masyarakat yang beragam, bahkan dapat dikembangkan kepada pelayanan holistik yang
menyentuh manusia tidak saja dari sisi spiritual, namun juga dari sisi ekonomi, politik dan
sosial.

Identifikasi dan analisa yang tepat akan karakteristik budaya maupun model-model
teologi kontekstual yang mana penggunaannya akan efektif apabila dilaksanakan dengan
motivasi dan tujuan yang sesuai dengan kehendak Allah. Pada sisi yang lain penerapan dan
pengembangan model-model teologi kontekstual tersebut akan terjadi di komunitas budaya
(ethnic group) di mana Injil itu diberitakan.

Kontribusi Penelitian

Kajian ini menggunakan metode kualitatif yang dibangun melalui studi literatur yang
relevan dengan masalah penelitian. Para peneliti berharap hasil penelitian ini akan
bermanfaaat sebagai referensi dalam pembelajaran, penelitian dan pelayanan yang
kontekstual dengan memberdayakan budaya masyarakat yang akan dipelajari, diteliti dan
dilayani. Terutama melalui penelitian ini akan memberitakan Injil Yesus Kristus yang
suprakultural sebagai kabar baik keselamatan bagi umat manusia.

Rekomendasi Penelitian Selanjutnya

Pada akhirnya penulis mengakui keterbatasan penelitian dalam artikel ini. Studi ini
hanya membahas satu aspek dari teologi Kristen yaitu misiologi, lebih khusus lagi teologi
kontekstual. Di samping itu, studi ini juga terbatas pada pemberdayaan konteks sosial
budaya masyarakat. Oleh sebab itu, besar harapan penulis supaya hasil penelitian ini akan
menjadi salah satu kajian yang memberi dorongan kepada usaha-usaha penelitian lebih lanjut
di bidang ini, baik di masyarakat (£6vog/ ethnos) maupun di berbagai tempat
(oikovuévn/oikoumené) yang lain di Indonesia dan seluruh dunia bagi kemuliaan Yesus
Kristus dan kerajaan-Nya.

REFERENSI

Arthanto, Hans Geni. Church Planting Among the Resistence People. Tomohon: Sekolah
Tinggi Teologia Terpadu PESAT, 2000.

Bevans, Stephen B. Model-Model Teologi Kontekstual. Maumere: Penerbit Ledalero,
2002.

Bevans, Stephen B. Teologi Dalam Perspektif Global. Maumere: Seminari Tinggi
Ledalero, 2010.

Elmer, Duane. Cross Cultural Conflict. Downers Grove-Illinois: InterVarsity Press, 1993.

Gilliland, Dean. The Word Among Us-Contextualizing Theology for Mission Today.
Dallas: Word Publishing, 1989.

Grenz, Stanley, David Guretzki, dan Cherith Fee Nordling. Pocket Dictionary of
Theological Terms. Downers Grove-lllinois: InterVarsity Press, 1999.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|493



Marde Christian Stenly Mawikere; Sudiria Hura:
Studi Mengenai Karakteristik Budaya dan Multi Wajah Model Teologi Kontekstualisasi Injil

Gultom, Junifrius. Teologi Misi Pentakostal: Isu-Isu Terpilih. Jakarta: Unit Literatur dan
Penerbitan Sekolah Tinggi Teologi Bethel Indonesia, 2015.

Halim. Makmur. Kontekstualisasi: Teologi Yoyo. Batu-Malang: Institut Injil Indonesia,
2002.

Hesselgrave, J. David. Communicating Christ Cross-Culturally Second Edition. Malang:

Seminari Alkitab Asia Tenggara, 2005.

Hesselgrave, David J. dan Edward Rommen. Kontekstualisasi: Makna, Metode dan Model.
Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2015.

Hiebert Paul. G. Cultural Anthropology. Grand Rapids-Michigan: Baker Book House
Company, 1992.

Jong-Kuk, Kim. Kekristenan dan Budaya. Yogyakarta: Program Pasca Sarjana Sekolah
Tinggi Theologia Injili Indonesia, 1996.

Kane, Herbert J. Understanding Christian Missions. Grand Rapids, Michigan: Baker Book
House, 1986.

Kraft, Charles. Christianity in Culture: A Study in Dynamic Biblical Theologizing in Cross
Cultural Perpective. Maryknoll-New York: Orbis, 1979.

Kraft, Charles. Anthropology for Christian Witness. Maryknoll-New York: Orbis, 1996.

Love, Rick. Kerajaan Allah dan Muslim Tradisional. Pasadena-California; William Carey
Library, 2000.

Luzbetak, Louis. The Church and Cultures New Perspectives in Missiological
Anthropology. New York: Orbis Books, 2015.

Martasudjita, Emanuel. Teologi Inkulturasi. Yogyakarta: Kanisius, 2021.

Mawikere, Marde Christian Stenly. “Konsep Hidup Kekal Menurut Pandangan Dunia Etnis
Baliem, Papua Sebagai Potensi dan Krisis Bagi Kontekstualisasi Injil.” Jurnal
Evangelikal 5, no. 1 (Januari 2021). Ungaran: Sekolah Tinggi Teologi Simpson.
2021.

Mawikere, Marde Christian Stenly. “Menelaah Dinamika Kontekstualisasi Sebagai Upaya
Pendekatan Penginjilan yang Memberdayakan Budaya Penerima Injil.” Dunamis:
Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, VVol. 6, No. 2, April 2022. Solo: Sekolah
Tinggi Teologi Intheos, 2022.

Mawikere, Marde Christian Stenly dan Christie Garry Mewengkang. “ Discourse on
Alternative Contextual Evangelism Models to The Bolaang Mongondow Tribe as
An Unreached People Group in North Sulawesi.” Jurnal Jafftay Oktober 2020, 18
(2). Makassar: Sekolah Tinggi Theologia Jaffray, 2020.

Mawikere, Marde Christian Stenly dan Sudiria Hura. “Konstruksi Teologi Kearifan Lokal
Melalui Kajian Identitas Sosial, Kebutuhan Mendasar dan Orientasi Nilai Budaya
Masyarakat Desa Teremaal di Kabupaten Minahasa Utara”. Jurnal Ilmiah Wahana
Pendidikan Vol. 8, No.2, Februari 2022. Tidore: Fakultas Ilmu Pendidikan
Universitas Bumi Hijrah, 2022a.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 494



