
 
Vol 5, No 2, Maret 2023; 468-494; doi.org/10.38189/jtbh.v5i2.342 
ISSN 2654-5691 (online); 2656-4904 (print) 
Available at: e-journal.sttberitahidup.ac.id/index.php/jbh  
 

 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|468 

Studi Mengenai Karakteristik Budaya dan Multi Wajah Model Teologi 
Kontekstualisasi Injil 

Marde Christian Stenly Mawikere1 

mardestenly@gmail.com  

Sudiria Hura2 

letrianasudiria@gmail.com  

 

Abstract 

This research is a conceptual study of the discourse on cultural characteristics for the 

contextualization of the evangelism and the multifaceted model of contextual theology. The 

research was carried out with a qualitative approach that was built through a literature 

review that was relevant to the matters being discussed. This study describes a discussion 

that will enrich the evangelist to identify and analyze the characteristics or traits of human 

culture as well as to consider the various models or styles/forms of contextual theology that 

are relevant in preaching the Gospel to humans and the multi-context society. In the end, 

the results of the study indicate that the contextualization process needs to pay attention to 

efforts to identify, analyze and empower culture and its characteristics as a potential for an 

evangelist to preach the gospel and renew society with gospel values where the gospel is an 

incomparable culture. Likewise, the contextualization process will be effective if the 

evangelist considers various models of contextual theology that are relevant in preaching 

the gospel and can even be developed for a holistic ministry that touches humans and society 

from a spiritual, economic, political, and social perspective. 

Keywords: culture; characteristics; contextualization; model; ministry 

Abstrak 

Penelitian ini merupakan studi konseptual mengenai diskursus karakteristik budaya bagi 

Kontekstualisasi Injil dan multi-wajah model teologi kontekstual. Penelitian ini dilakukan 

dengan pendekatan model kualitatif yang dibangun berdasarkan telaah literatur yang relevan 

dengan hal-hal yang menjadi pembahasan. Penelitian ini menguraikan pembahasan yang 

akan memperkaya pemberita Injil untuk mengidentifikasi dan menganalisis karakteristik 

atau sifat-sifat budaya manusia maupun mempertimbangkan ragam model atau corak/bentuk 

teologi kontekstual yang relevan dalam pemberitaan Injil kepada manusia dan masyarakat 

multi-konteks tersebut. Pada akhirnya, hasil penelitian menyatakan bahwa proses 

kontekstualisasi perlu memberi perhatian bagi upaya mengidentifikasi, menganalisis dan 

memberdayakan budaya dan karakteristiknya sebagai potensi bagi seorang penginjil untuk 

memberitakan Injil serta membaharui masyarakat dengan nilai-nilai Injil yang mana Injil 

adalah budaya yang tak tertandingi. Demikian pula proses kontekstualisasi akan efektif pula 

jikalau pemberita Injil mempertimbangkan ragam model teologi kontekstual yang relevan 

 
1Institut Agama Kristen Negeri (IAKN) Manado. 
2Institut Agama Kristen Negeri (IAKN) Manado. 

mailto:mardestenly@gmail.com
mailto:letrianasudiria@gmail.com


Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 5, No 2, Maret 2023 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|469 

dalam pemberitaan Injil, bahkan dapat dikembangkan kepada pelayanan holistik yang 

menyentuh manusia dan masyarakat dari sisi spiritual, ekonomi, politik dan sosial. 

Kata-kata kunci: budaya; karakteristik; kontekstualisasi; corak; pelayanan 

 

PENDAHULUAN  

Perkembangan kekristenan di seluruh dunia yang dilakukan melalui pemberitaan 

Injil menunjukkan bahwa elemen budaya telah menjadi alasan dan alat yang penting dalam 

komunikasi Injil keselamatan tersebut.3 Realitas memperlihatkan bahwa dunia ini memiliki 

berbagai budaya (multi-kultur) dan konteks (multi-konteks) yang nyata pada setiap manusia, 

baik secara individu maupun komunitas. Dengan demikian kelompok masyarakat yang 

menjadi sasaran penerima pemberitaan Injil  pada dasarnya merupakan manusia 

(masyarakat) budaya.  Telah banyak diketahui bahwa budaya merupakan  potensi yang besar 

sebagai pemberian Allah bagi manusia. Karena itu, budaya juga dapat digunakan oleh Allah 

untuk memperkenalkan atau menyatakan diri-Nya sehingga manusia dapat berjumpa dengan 

Allah melalui Yesus Kristus dalam situasi dan kondisi budayanya masing-masing. 

 Dalam kedaulatan-Nya, pada hakikatnya Allah memberdayakan seluruh unsur atau 

elemen budaya dalam membeberkan diri-Nya kepada manusia. Sekalipun demikian 

penentuan bagi unsure yang mana yang dapat didayagunakan oleh Allah adalah mutlak pada 

kedaulatan-Nya. Sebagai orang yang telah percaya kepada Allah melalui Yesus Kristus, 

satu-satunya pengantara maka mereka dipanggil untuk memberitakan kabar keselamatan itu 

sebagai amanat agung kepada semua suku bangsa di seluruh dunia. Adapun pemberitaan 

kabar baik tersebut akan berhadapan dengan manusia dalam konteks budaya yang beragam.  

Adapun yang menjadi perhatian bagi pemberita Injil adalah bagaimana dia secara sensitif 

menampi. menyaring dan mengukur unsur mana yang dapat diberdayakan dalam pendekatan 

Injil yang lintas budaya. Adapun validitas elemen budaya bagi komunikasi Injil yang 

kontekstual terjadi apabila tujuannya untuk memperkenalkan Yesus Kristus kepada mereka 

yang belum percaya kepada-Nya pada suatu komunitas budaya tertentu. Kuasa transformasi 

oleh Yesus Kristus yang terjadi atas manusia sebagai makhluk budaya pada saat menjadi 

percaya kepada-Nya, membuktikan bahwa unsur budaya yang dimanfaatkan telah berhasil 

guna4. 

 Penelitian ini akan menjabarkan mengenai karakteristik budaya dalam kaitannya 

dengan kontekstualisasi Injil dan Model-model Teologi Kontekstual. Hasil penelitian 

mengulas pembahasan yang akan memperkaya pemberita Injil untuk mengidentifikasi dan 

 
3Kim Jong-Kuk. Kekristenan dan Budaya (Yogyakarta: Program Pasca Sarjana Sekolah Tinggi 

Theologia Injili Indonesia, 1996), 2.  
4Yakob Tomatala. Teologi Kontekstualisasi (Malang: Gandum Mas, 2017). 



Marde Christian Stenly Mawikere; Sudiria Hura:  
Studi Mengenai Karakteristik Budaya dan Multi Wajah Model Teologi Kontekstualisasi Injil 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|470 

menganalisis karakteristik atau sifat-sifat budaya manusia maupun mempertimbangkan 

ragam model atau corak/bentuk teologi kontekstual yang relevan dalam pemberitaan Injil 

kepada manusia dan masyarakat multi-konteks tersebut. 

   

METODE  

Studi ini ditelaah dengan menggunakan metode penelitian kualitatif dengan 

penelitian yang seksama atas literatur-literatur ilmiah. Adapun literatur yang menjadi 

referensi adalah berbagai literatur yang relevan dengan masalah penelitian, yakni 

karakteristik budaya dalam kaitannya dengan kontekstualisasi Injil dan kategori ragam 

model Teologi Kontekstual. Data kualitatif yang diperoleh kemudian diolah sedemikian rupa 

oleh para peneliti sehingga akan memperoleh identifikasi dan analisis mengenai karakteristik 

budaya dalam kaitannya dengan kontekstualisasi Injil dan kategori multi wajah model 

teologi kontekstual.  

Pada akhirnya dengan metode ini, peneliti akan menarik kesimpulan bahwa 

identifikasi dan analisa yang tepat akan karakteristik budaya maupun model-model teologi 

kontekstual pada gilirannya akan terjadi pada penerapan dan penggunaannya yang efektif 

apabila dilaksanakan dengan motivasi dan tujuan yang benar sesuai kehendak Allah yang 

telah menyatakan diri dalam konteks melalui Yesus Kristus. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Karakteristik Budaya dalam kaitannya dengan Kontekstualisasi Injil 

Budaya memiliki berbagai arti, tetapi budaya secara komprehensif dijabarkan 

sebagai pola dinamis, suatu kerangka yang selalu mengalami perubahan dan pengembangan 

dari objek, bentuk/artefak, suara, institusi, filsafat, mode, semangat, mite, presuposisi, relasi, 

sikap, emosi, ritus, kebiasaan, corak dan kasih, semua terintegrasi dalam satu pribadi, dalam 

komunal berupa kelompok-kelompok dan asosiasi-asosiasi dari orang-orang (bahkan banyak 

dari antara manusia dan kelompok tersebut tidak mengetahui bahwa mereka sedang 

berasosiasi), dalam bacaan, bangunan, dalam pemberdayaan ruang dan waktu, dalam 

peperangan, dalam humor serta dalam pangan, sandang dan papan.5 Sedangkan 

kontekstualisasi Injil adalah refleksi untuk memberitakan pesan (message) dan ajaran 

(doctrine) Alkitab dengan memberdayakan corak bahasa yang dikenal luas dan gambaran 

yang dapat dipahami dalam konteks budaya penerima pesan dan ajaran tersebut.6   

 
5Ken A. Myers. All God’s Children and Blue Suede Shoes: Christians and Popular Culture 

(Wheaton,Illinois: Crossway, 2012);Marde Christian Stenly Mawikere dan Sudiria Hura. “Menilik 

Pemanfaatan Antropologi dalam Komunikasi Injil Lintas Budaya”. Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan Vol. 8, 

No.7, Mei 2022 (Tidore: Universitas Bumi Hijrah, 2022b), 63. 
6Stanley Grenz, David Guretzki, dan Cherith Fee Nordling. Pocket Dictionary of Theological Terms 

(Downers Grove-Illinois: InterVarsity Press, 1999), 29. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 5, No 2, Maret 2023 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|471 

Adapun karakteristik budaya manusia adalah sifat-sifat budaya manusia yang harus 

diidentifikasi dan dianalisis, baik sebagai potensi maupun masalah dalam merumuskan 

konsep penginjilan lintas budaya dan kontekstual. Dengan memahami karakteristik budaya 

manusia, maka seorang penginjil lintas budaya dan kontekstual akan dengan cermat untuk 

memanfaatkan budaya sebagai alat dalam penginjilan yang kontekstual sejauh tidak 

bertentangan dengan Injil.7  

Karakter Subjektif dari Budaya Manusia 

Sebagai puncak dari ciptaan Allah, maka manusia dikaruniakan tubuh yang 

mempunyai kepekaan terhadap rangsangan serta hubungan dan kebergantungan kepada hal-

hal lain di luar dirinya sendiri. Adapun keberadaan manusia dalam hubungannya dengan 

manusia lainnya, alam semesta dan dunia rohani diekspresikan dengan beragam bentuk dan 

cara seperti yang tampak dalam komponen-komponen budaya di atas. Manusia hidup dalam 

komunal atau berkelompok supaya menghubungkan pikirannya, kesadarannya, emosinya 

dari satu manusia kepada manusia yang lain, maka nada-nada, salam, simbol-simbol yang 

dapat dipahami secara umum dimanfaatkan sebagai alat untuk bertukar pikiran, pendapat, 

musyawarah, bersahabat dan lain sebagainya. Karena itu lahirlah budaya dalam bentuk-

bentuk seperti kebiasaan (habit), kesenian (arts), adat, tulisan, gambar, tata cara, pepatah, 

sastra, dongeng, hukum, pendidikan dan lain sebagainya. Oleh karena manusia berhasrat 

untuk mempertahankan hidup (self defense), maka lahirlah budaya dengan komponen-

komponennya yang menggambarkan pikiran (mind), moral, kepercayaan (belief), kelakuan 

(behavior) dan cara kerja (work system) dari manusia dan budayanya.8  

Adapun pada saat ini, semua budaya yang terdapat di seluruh dunia merupakan hasil 

dari pikiran perubahan dan pembaruan oleh kumpulan suatu kelompok masyarakat dalam 

jangka waktu yang terus berlangsung. Realitas perubahan budaya (cultural change) terjadi 

karena waktu selalu mengarah ke depan atau sejarah selalu bergulir dengan dinamis. Namun 

pada sisi lain, tetap terdapat suatu kelompok masyarakat tertentu yang hidup dalam 

perkembangan budayanya telah dididik dan dipengaruhi oleh budayanya sendiri. Maka kerap 

kali suatu kelompok masyarakat tertentu memiliki pendirian yang subjektif terhadap 

budayanya. Maksudnya adalah kelompok masyarakat tersebut senantiasa mempertahankan 

konsep pandangan dunia (worldview) dan budayanya sendiri sebagai suatu kebenaran yang 

paling baik, benar dan superior. Kelompok masyarakat tersebut tidak sekedar 

mempertahankan budayanya, namun menganggap diri mereka sendiri sebagai pencetus atau 

 
7Marde Christian Stenly Mawikere dan Sudiria Hura (2022c).“Paradigma Teologi Injili Mengenai 

Pendayagunaan Matra-Matra Budaya Dalam Pekabaran Injil Kontekstual”. Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan 

July 2022, 8 (11) (Tidore: Universitas Bumi Hijrah, 2022c), 73-77. 
8Peter Wongso, Tugas Gereja dan Misi Masa Kini (Malang: Seminari Alkitab Asia Tenggara, 1996), 

138. 



Marde Christian Stenly Mawikere; Sudiria Hura:  
Studi Mengenai Karakteristik Budaya dan Multi Wajah Model Teologi Kontekstualisasi Injil 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|472 

pelopor dari budayanya sendiri serta memperluas budaya tersebut ke tempat dan budaya 

yang berbeda dari kelompok masyarakat tersebut. Karena itu, ke mana saja mereka pergi 

dalam situasi dan kondisi apa pun, mereka akan selalu melakukan kritik kepada budaya lain 

dengan pendirian budayanya. Mereka juga sangat berhasrat untuk memperbaiki dan 

menggantikan budaya kelompok yang lain. Inilah yang dimaksudkan dengan karakter 

subjektif dari suatu budaya yang lebih menggunakan unsur perasaan (feeling) manusia dan 

masyarakat tertentu dalam kehidupan.      

Karakter Persamaan dan Perbedaan dari Budaya Manusia 

 Adapun pada saat dua budaya saling berhadapan, maka akan terdapat banyak 

perbedaan (diversity) yang saling bertentangan, namun sering juga terdapat beberapa 

persamaan (unity) yang akan didapati. Sering kali perbedaan (diversity) dalam budaya-

budaya manusia menimbulkan konflik. Di sinilah memerlukan rasa hormat antara satu 

kelompok budaya dengan kelompok budaya lainnya.9 Apabila kedua budaya yang 

berhadapan tersebut saling menyesuaikan diri, maka atas dorongan dari karakter persamaan 

dari budaya-budaya tersebut, maka mereka akan dapat saling menerima dan toleransi. Setiap 

penginjil datang dalam lingkungan budaya yang baru, pasti akan menemukan hal-hal yang 

saling bertentangan antara budaya penginjil tersebut dengan budaya tempat ia datang. 

Namun, beberapa saat kemudian setelah adanya penerimaan dan penyesuaian diri dengan 

budaya manusia dan masyarakat tertentu, maka akan terjadi titik temu.  

 Menurut Peter Wongso, generasi saat ini hidup dalam masa transisi budaya di antara 

manusia dan masyarakat yang memiliki budaya yang begitu panjang peralihannya dari 

generasi ke generasi serta budaya-budaya yang beragam.10 Ciri khas dari budaya tersebut 

adalah bentuk (form) yang beraneka ragam, namun sifat (character) dan makna (meaning) 

memiliki beberapa kesamaan. Misalnya, budaya tentang pengorbanan hewan sebagai bentuk 

(form) dari upacara-upacara/ritus di beberapa tempat, memiliki makna (meaning) yang sama, 

yaitu pendamaian, baik antara manusia dengan manusia maupun manusia dengan alam 

semesta. Apabila kita menekankan pada makna (meaning) dan tidak menghiraukan bentuk 

(form) dan perbedaan (diversity), maka kita akan mudah untuk menyesuaikan  diri dalam 

konteks budaya yang baru. 

 Adapun dalam proses penginjilan lintas budaya (cross cultural evangelism) dan 

kontekstualisasi, maka penting untuk memperhatikan istilah perbedaan dalam proses 

komunikasi (distinction of communicate proceeding) dan penggunaan persamaan yang 

 
9Duane Elmer, Cross Cultural Conflict (Downers Grove-Illinois:  InterVarsity Press), 53-56. 
10Wongso, Tugas Gereja dan Misi Masa Kini, 183. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 5, No 2, Maret 2023 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|473 

dinamis (dynamic equivalence), supaya prosesnya akan efektif.11 Suatu istilah tertentu 

mempunyai makna tertentu dalam perspektif budaya pada kelompok tertentu, namun dalam 

perspektif budaya kelompok lain istilah tersebut mempunyai makna yang lain serta dalam 

budaya yang lain lagi sama sekali tidak ada istilah tersebut. Oleh karena itu, haruslah 

menggunakan istilah yang sepadan maknanya untuk menggantikan istilah yang berbeda 

maknanya atau yang tidak terdapat dalam budaya tertentu. Apabila seorang penginjil lintas 

budaya kurang memerhatikan jarak budaya (cultural gap) ini, maka masalah yang kecil pun 

kerap kali memiliki pengaruh yang besar. Seorang penginjil bukan saja memiliki 

pemahaman yang benar terhadap Alkitab, baik dalam budaya Alkitab (hermeneutika) 

maupun dalam budaya penginjil tersebut, namun dalam upaya penginjilan lintas budaya, ia 

harus memahami istilah-istilah budaya lain yang digunakan untuk memberitakan Injil. 

 Perbedaan antar budaya tidak sekedar menyangkut istilah, bentuk dan perilaku 

manusia dan masyarakat, namun menyangkut pula masalah “pandangan dunia” (worldview) 

yang menjadi lapisan terdalam (deep level) dalam kehidupan manusia dan masyarakat dalam 

konteks budayanya sebagaimana yang terlihat pada belahan dunia barat dan timur. 

Menurut Charles Kraft, seorang teolog dan antropolog memberikan definisi tentang 

worldview merupakan pola budaya dari suatu realitas kehidupan pada suatu masyarakat yang 

memiliki budaya tertentu yang mana pola tersebut telah dikonsepkan.  Worldview adalah 

jantung atau sentral dari budaya, yang mempengaruhi segenap aspek kehidupan. Kraft 

menegaskan bahwa Worldview berfungsi menjabarkan, menilai, membangun kebersamaan 

psikis suatu kelompok dan kemudian mempersatukan mereka.12  

Adapun Worldview negara Barat berasal dari filsafat logika dan natural yang 

kemudian memicu sekularisme, materialisme dan rasionalisme. Worldvuew demikian akan 

menghambat seseorang untuk mempercayai maupun mengalami penginjilan dengan kuasa 

(power evangelism). Antitesisnya adalah worldview timur yang lahir dari paham animisme-

dinamisme yang justru menerima praktik penginjilan dengan kuasa sebagai hal yang wajar. 

Anrtopolog bernama Paul Hiebert, mahaguru Fuller Theological Seminary Pasadena, 

Amerika Serikat berupaya meneliti dan merumuskan komparasi antara worldview barat yang 

rasional (Amerika) dan worldview timur yang animis (India) yang menguraikan adanya titik 

buta dari worldview orang Barat yang sulit menerima adanya intervensi rohani pada dunia 

 
11Wongso, Tugas Gereja dan Misi Masa Kini, 185;Mawikere dan Hura, “Menilik Pemanfaatan 

Antropologi dalam Komunikasi Injil Lintas Budaya”, 75. 
12Charles Kraft, Christianity in Culture: A Study in Dynamic Biblical Theologizing in  Cross Cultural 

Perpective (Maryknoll-New York: Orbis, 1979);Charles Kraft, Anthropology for Christian Witness 

(Maryknoll-New York: Orbis, 1996);John Wimber, Power Evangelism: Sign and Wonders Today (London: 

Hodder and Stoughton, 1986). 



Marde Christian Stenly Mawikere; Sudiria Hura:  
Studi Mengenai Karakteristik Budaya dan Multi Wajah Model Teologi Kontekstualisasi Injil 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|474 

materi/empiris.13 Perbedaan budaya tingkat lapisan terdalam (deep level) ini seperti yang 

nampak pada tabel yang dimodifikasi oleh Arthanto berikut ini.14 

Tabel 1. Eksistensi Realitas Pandangan Dunia15  

Dunia transenden yang melampaui dunia nyata 

terdiri dari 

• Sorga, neraka, kekekalan dan lain-lain 

• Allah yang maha tinggi, dewa, Wisnu, Shiwa, dan lain-lain 

• Kekuatan alam yang supranatural, karma 

• Tuhan, malaikat, setan dan dunia roh 

Agama 

iman 

sakral 

mukjizat 

persoalan di 

dunia lain 

Kekuatan supra-natural di atas  bumi 

terdiri dari 

• Roh-roh, hantu, arwah leluhur, iblis 

• Penunggu gunung, sungai, hutan dan lain-lain 

• Kekuatan supernatural: sihir, perdukunan, turunnya Manna 

dan lain-lain 

• Roh Kudus, malaikat, tanda ajaib dan mukjizat, karunia 

Roh Kudus 

Dunia antara 

yang dihilangkan 

oleh orang barat 

 

Dunia empiris/nyata 

terdiri dari 

• Pengetahuan umum yang menjelaskan terjadinya alam 

• Berbagai penjelasan berdasarkan observasi empiris 

• Teori-teori berkaitan dengan dunia natural, contoh: cara 

membuat rumah, menanam tanaman dan berlayar dengan 

perahu 

• Teori-teori tentang membina hubungan dengan sesama 

Ilmu Pengetahuan 

melihat dengan 

penglihatan, dunia 

natural 

persoalan-persoalan 

dunia 

 

 

  

 Pada Tabel 1 di atas memperlihatkan mengenai realitas pandangan dunia (worldview) 

yang terdapat pada berbagai komunitas di dunia ini yang terdiri dari stratifikasi-stratifikasi 

dunia transenden, kekuatan adikodrati di bumi, dan dunia nyata di bumi. Baik masyarakat 

timur maupun barat mengakui adanya stratifikasi-stratifikasi tersebut. Hanya saja terjadi 

perbedaan pada saat orang barat membuat pemisahan (dikotomi) berdasarkan filsafat 

rasionalistik yang mereka pegang, seperti yang tampak pada tabel berikut ini. 

 
13Paul Hiebert, Cultural Anthropology (Grand Rapids-Michigan: Baker Book House Company, 1992), 

356-362. 
14Hans Geni Arthanto, Church Planting Among the Resistence People (Tomohon: Sekolah Tinggi 

Teologia Terpadu PESAT, 2000). 
15Arthanto, Church Planting Among the Resistence People, 7. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 5, No 2, Maret 2023 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|475 

Tabel 2 Pandangan Dunia Orang Barat Yang Dikotomis16  

Dunia transenden yang melampaui dunia nyata 

terdiri dari 

• Sorga, neraka, kekekalan, dan lain-lain 

• Allah yang maha tinggi, dewa, Wisnu, Shiwa,  dan lain-

lain 

• Kekuatan alam yang supranatural, karma 

• Tuhan, malaikat, setan dan dunia roh 

Agama 

iman 

sakral 

mujizat 

persoalan di 

dunia lain 

Dunia empiris/nyata 

terdiri dari 

• Pengetahuan umum yang menjelaskan terjadinya alam 

• Berbagai penjelasan berdasarkan observasi empiris 

• Teori-teori berkaitan dengan dunia natural, contoh: cara 

membuat rumah, menanam tanaman dan berlayar dengan 

perahu 

• Teori-teori tentang membina hubungan dengan sesama 

Ilmu Pengetahuan 

 

melihat dengan 

penglihatan, dunia 

natural 

persoalan-persoalan 

dunia 

 

 

Pada tabel 2 di atas menjelaskan bahwa Wordlview orang barat membuat adanya 

garis pemisah atau kesenjangan antara dunia spiritual dengan dunia empiris. Pandangan 

dunia orang barat tersebut tidak memberi tempat bagi intervensi spiritual dalam kehidupan 

dunia nyata. Sebaliknya pada komunitas animisme yang banyak dianut oleh orang timur 

pada umumnya memiliki worldview yang tidak membangun gap atau garis pemisah antara 

dunia spiritual dan dunia material.  Dengan kata lain dunia spiritual sama nyata dengan dunia 

material. 

Tabel 3. Pandangan Dunia Orang Timur Yang Holistik17 

Dunia transenden yang melampaui dunia nyata 

terdiri dari 

• Sorga, neraka, kekekalan, dan lain-lain 

• Allah yang maha tinggi, dewa, Wisnu, Shiwa, dan lain-lain 

• Kekuatan alam yang supranatural, karma 

• Tuhan, malaikat, setan dan dunia roh 

Agama 

iman 

sakral 

mujizat 

persoalan di 

dunia lain 

 

Dunia empiris/nyata 

terdiri dari 

• Pengetahuan umum yang menjelaskan terjadinya alam 

• Berbagai penjelasan berdasarkan observasi empiris 

• Teori-teori berkaitan dengan dunia natural, contoh: cara 

membuat rumah, menanam tanaman dan berlayar dengan 

perahu 

• Teori-teori tentang membina hubungan dengan sesama 

 

Ilmu Pengetahuan 

 

melihat dengan 

penglihatan, dunia 

natural 

persoalan-persoalan 

dunia 

 

 
16Arthanto, Church Planting Among the Resistence People, 9. 
17Ibid, 11. 



Marde Christian Stenly Mawikere; Sudiria Hura:  
Studi Mengenai Karakteristik Budaya dan Multi Wajah Model Teologi Kontekstualisasi Injil 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|476 

Karakter Keterbatasan dari Budaya Manusia 

 Dalam perspektif Alkitab, seluruh manusia berdosa dan telah menjadi rusak dengan 

menolak kebenaran Allah (depravity of man). Kejatuhan manusia ke dalam dosa juga 

menyebabkan merembesnya dosa dan merusak ciptaan lainnya, termasuk budaya (depravity 

of creation). Karena itu, karakter dari budaya manusia hanya berpusat pada diri sendiri (self 

center) yang terbatas dan menguntungkan, baik diri sendiri maupun kelompok sendiri. Oleh 

karena pengaruh dari kejatuhan manusia ke dalam dosa, maka budaya yang berkembang saat 

ini adalah budaya yang berpusat pada diri manusia sendiri (humanism), terbatas, tidak tepat 

dan hanya mementingkan diri manusia sendiri. Bahkan di antara budaya-budaya manusia 

terdapat unsur-unsur yang melawan hukum Tuhan dan hukum alam serta prinsip-prinsip 

kemanusiaa.18 Seperti yang telah diungkapkan bahwa terdapat elemen budaya yang ditolak 

oleh kekristenan karena terkait dengan nilai budaya yang bertentangan dengan Alkitab, 

antara lain: ancestor veneration, ancestor worship dan white/black magic.19 Adapun 

pengaruh dan merembesnya dosa dalam budaya yang menjadikan budaya manusia itu sendiri 

memiliki keterbatasan. 

Sering terjadinya perubahan dan penggantian ideologi kehidupan manusia dalam 

masyarakat menunjukkan kelemahan budaya manusia yang tidak sempurna dan tidak 

menyelamatkan manusia. Karena manusia tidak bisa mencari cara atau jalan keselamatan 

dari budaya-budayanya, maka hal ini membuktikan pula adanya kelemahan dan keterbatasan 

semua budaya.20  

Karakter Manfaat (Benefit) dari Budaya Manusia 

 Telah dipaparkan di atas bahwa budaya tidak dapat menyelamatkan manusia dari 

dosa atau tidak dapat memberikan hidup kekal kepada manusia yang telah cemar (depravity 

of man). Budaya juga tidak dapat memperbaiki ciptaan Allah yakni alam semesta dan 

lingkungan yang ikut menjadi rusak karena merembesnya dosa akibat kejatuhan manusia 

(depravity of creation). Namun, manusia sebagai ciptaan Allah dan sasaran penebusan Yesus 

Kristus tetap melekat dengan budaya manusia. Bahkan Yesus Kristus yang adalah Allah 

(θεός/Theos) dalam melaksanakan karya penebusan telah menjadi manusia yang hidup dan 

memasuki konteks budaya manusia. Firman (λόγος/Logos) telah menjadi daging 

(σάρξ/Sarx). Hal inilah yang kita kenal sebagai peristiwa inkarnasi. Menurut Rick Love, 

inkarnasi tidak hanya secara teologis deskriptif mengenai apa yang tekah Allah lakukan di 

dalam Kristus, melainkan juga secara preskriptif mengenai apa yang harus kita lakukan demi 

 
18Wongso, Tugas Gereja dan Misi Masa Kini, 185. 
19Tomatala, Teologi Kontekstualisasi, 41. 
20Wongso, Tugas Gereja dan Misi Masa Kini, 184. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 5, No 2, Maret 2023 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|477 

meniru Kristus, yaitu masuk ke dalam ranah budaya.21 Karena itu, budaya itu sendiri dapat 

menjadi alat (tool) yang efektif untuk memberitakan Injil. Apabila Injil akan diberitakan dan 

dijelaskan, maka dapat memanfaatkan budaya supaya dapat dipahami dan diterima dengan 

baik. 

 Seorang penginjil harus memiliki sikap yang paradoks mengenai budaya. Pada satu 

sisi memandang setiap budaya manusia tidak lagi murni karena merembesnya dosa yang 

memengaruhi manusia dan budayanya. Pada sisi lain, seorang penginjil tidak boleh 

menganggap setiap budaya sebagai dosa melulu dan tidak boleh menghina dan membenci 

budaya dengan anggapan budaya tidak dapat menyelamatkan manusia. Sikap dan pandangan 

yang menghina dan membenci budaya akan menyebabkan kehilangan alat penginjilan yang 

efektif dan justru bertentangan dengan dinamika penginjilan yang lintas budaya bagi segenap 

suku bangsa (πάντα τὰ ἔθνη/panta ta ethnë) di seluruh dunia.22 

 Karena itu, seorang penginjil harus memerhatikan yang mana budaya yang bisa 

dipakai sebagai alat penginjilan dan yang mana yang bertentangan dengan hakikat Injil. Ia 

membutuhkan metode dan strategi yang tepat supaya berita Injil mudah dimengerti dan 

diterima oleh kelompok masyarakat dengan ragam budaya yang mereka miliki, bahkan 

diharapkan berita Injil tersebut dapat berakar dan bertumbuh dalam budaya tersebut. 

 Menurut Peter Wongso, apabila seorang penginjil lintas budaya hendak memahami 

budaya dan menentukan metode mana yang akan digunakan dengan memanfaatkan budaya 

dalam penginjilan, maka ia harus bersandar pada pimpinan Roh Kudus.23 Oleh hikmat yang 

diberikan Roh Kudus serta kerinduan seorang penginjil untuk terus  memberitakan Injil 

dengan setia, maka ia akan menemukan metode yang efektif dalam memberitakan Injil 

secara kontekstual pada budaya-budaya yang berbeda.  

Karakter Perubahan dari Budaya Manusia 

 Setiap budaya terwujud dalam bentuk-bentuk atau komponen-komponen seperti 

bahasa, tulisan, adat, kebiasaan dan lain sebagainya yang dikumpulkan melalui pikiran, 

kesadaran, konsep manusia, nada-nada dan simbol yang menjadi kesepakatan manusia. 

Kekayaan dari ragam budaya manusia tidak berasal dari sikap superior, baik yang ingin 

menolak maupun yang menggeser budaya lain, tetapi berasal dari saling memahami dan 

toleransi untuk mengakui dan menerima perbedaan budaya satu dengan yang lain.  

 Dalam suatu budaya yang masih tradisional (folk culture), semua unsur-unsur sosial, 

ekonomi dan politik saling memiliki kaitan dan setiap orang bergantung pada orang lain. 

 
21Rick Love, Kerajaan Allah dan Muslim Tradisional (Pasadena-California; William Carey Library, 

2000), 11.  
22Wongso, Tugas Gereja dan Misi Masa Kini, 185. 
23Ibid. 



Marde Christian Stenly Mawikere; Sudiria Hura:  
Studi Mengenai Karakteristik Budaya dan Multi Wajah Model Teologi Kontekstualisasi Injil 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|478 

Mengubah satu unsur dan budaya tradisional (folk culture) berarti mengubah unsur-unsur 

lain bahkan mengubah budaya secara keseluruhan. Karena itu, pada masa lalu ada baiknya 

untuk tidak atau belum mengubah budaya karena akan merugikan dan mengisolasi orang 

dan budayanya.24  

Pada masa lalu ketika dunia masih memiliki alat komunikasi yang sederhana, maka 

tingkat perubahan budaya tidak terlalu signifikan. Pada saat itu orang-orang yang memiliki 

pandangan konservatif atau tradisional mencoba untuk mempertahankan budaya yang sudah 

ada serta menetapkan suatu tradisi menjadi budaya yang asli. Namun, dengan perkembangan 

dan perubahan zaman yang terjadi, maka alat informasi dan komunikasi makin berkembang 

pesat dan dinamis sehingga pengenalan, penerimaan dan pertukaran budaya yang satu 

dengan yang lain terjadi di mana-mana.  

Adapun biasanya budaya berubah secara alamiah, karena fungsi sosial, politik dan 

ekonomi, secara perlahan menjadi pudar akibat perkembangan zaman dan perubahan zaman 

tersebut yang menghasilkan perubahan-perubahan dalam aspek pendidikan, hukum bahkan 

nilai-nilai kehidupan sebagai bagian dari komponen budaya itu sendiri. Karena itu, 

perubahan budaya (cultural change) bukan saja merupakan suatu gagasan atau ide, namun 

telah menjadi tuntutan zaman yang terus berubah.25  

Dengan demikian, setiap kelompok budaya manusia memiliki potensi untuk 

mengalami perubahan-perubahan. Perubahan budaya (cultural change) juga menjadi potensi 

untuk pemberitaan Injil. Injil yang berasal dari budaya yang dominan (superior culture) atau 

budaya yang tanpa batas (unlimited culture) dapat diberitakan kepada kelompok masyarakat 

yang memiliki budaya yang terus berubah, parsial dan memiliki batas (partly and limited 

culture).    

Nisbah antara Karakteristik Budaya dengan Kontekstualisasi Injil 

Dengan memahami karakteristik budaya manusia yang telah diuraikan, maka 

terdapat beberapa aspek yang perlu mendapat perhatian dalam kaitannya dengan pendekatan 

penginjilan secara lintas budaya dan kontekstual. Pertama, budaya itu adalah susunan makna 

(meaning) dan nilai (value) yang diungkapkan dan diteruskan (transmisi) melalui simbol.26 

Karena itu seorang penginjil harus memahami makna (meaning) dari bentuk-bentuk yang 

terdapat dalam budaya manusia dan kelompoknya pada setiap tempat di mana Injil akan 

diberitakan. Kedua, budaya itu dipelajari, budaya tidak ditentukan secara biologis atau 

 
24Mawikere dan Hura, .“Paradigma Teologi Injili Mengenai Pendayagunaan Matra-Matra Budaya 

Dalam Pekabaran Injil Kontekstual”, 69-71. 
25Wongso, Tugas Gereja dan Misi Masa Kini, 187. 
26Louis Luzbetak, The Church and Cultures New Perspectives in Missiological Anthropology (New 

York: Orbis Books, 2015), 60-129.  



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 5, No 2, Maret 2023 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|479 

dibatasi oleh ras manusia.27 Karena itu, di mana Injil diberitakan, maka baik penginjil 

maupun berita Injil akan bertemu dengan budaya tertentu. Ketiga, budaya adalah cara hidup 

(way of life) suatu kelompok sosial. Budaya berasal dari kelompok/unsur historis eksistensi 

manusia.28 Budaya merupakan satu sistem bersama, dan karena itu budaya dipertahankan 

bersama-sama oleh satu kelompok masyarakat.29 Karena itu, seorang penginjil tidak boleh 

memandang rendah budaya tertentu, karena budaya menjadi senjata alat pertahanan diri 

manusia dan kelompoknya. Seorang penginjil perlu menghargai, mempelajari dan 

menyesuaikan diri dengan budaya di tempat mana penginjil tersebut datang untuk 

memberitakan Injil.30 Keempat, budaya itu tersusun atau terstruktur dengan utuh.31 Budaya 

merupakan satu keseluruhan yang bersatu pada keseluruhan bagian dari mana fungsinya 

sedemikian rupa memengaruhi satu sama lain dan menambah totalitas.32 Di sinilah 

dibutuhkan hikmat dari Tuhan dan kerajinan belajar dari seorang penginjil untuk memahami 

kompleksitas manusia dan budayanya. Seorang penginjil tidak lekas menjadi puas dengan 

pengetahuan dan pengalamannya, melainkan terus belajar menimba pengenalan akan 

komponen-komponen budaya manusia yang kompleks sehingga dapat dimanfaatkan dalam 

memberitakan Injil. Kelima, budaya itu dibagi dalam konsep-konsep dan komponen-

komponen. Karena itu, pentingnya studi antropologi budaya bagi penginjil untuk memahami 

realitas budaya suatu kelompok masyarakat,33 Keenam, budaya adalah sarana yang mana 

seorang individu menyesuaikan dirinya dan memperoleh kemampuan untuk 

mengungkapkan dirinya.34 Sikap belajar dan menghargai budaya setiap kelompok 

masyarakat akan menjadikan seorang penginjil mudah diterima untuk hidup dan 

memberitakan Injil pada kelompok masyarakat yang berbeda-beda. Ketujuh, budaya terus 

menerus mengalami perubahan sebagai akibat dari inovasi-inovasi, tekanan-tekanan internal 

dan pertukaran informasi lintas budaya.35 Dengan karakter relativitas budaya manusia yang 

terus berubah, tidak utuh dan terbatas (partly and limited culture)  tersebut, maka menjadi 

potensi bagi seorang penginjil untuk memberitakan Injil serta mentransformasi masyarakat 

dengan nilai-nilai Injil yang berasal dari budaya yang tiada tara (superior culture).    

 
27Luzbetak, The Church and Cultures New Perspectives in Missiological Anthropology, 60-129; 

David J. Hesselgrave, Communicating Christ Cross-Culturally Second Edition (Malang: Seminari Alkitab Asia 

Tenggara, 2005), 96.  
28Luzbetak, The Church and Cultures New Perspectives in Missiological Anthropology, 60-129  
29Hesselgrave, Communicating Christ Cross-Culturally Second Edition, 96. 
30Marde Christian Stenly Mawikere, “Konsep Hidup Kekal Menurut Pandangan Dunia Etnis Baliem, 

Papua Sebagai Potensi dan Krisis Bagi Kontekstualisasi Injil.” Jurnal Evangelikal 5, no. 1 Januari 2021 

(Ungaran: Sekolah Tinggi Teologi Simpson, 2021), 51-52. 
31Luzbetak, The Church and Cultures New Perspectives in Missiological Anthropology, 60-129. 
32Hesselgrave, Communicating Christ Cross-Culturally Second Edition, 96. 
33Luzbetak, The Church and Cultures New Perspectives in Missiological Anthropology, 60-129. 
34Ibid. 
35Luzbetak, The Church and Cultures New Perspectives in Missiological Anthropology, 60-129; 

Hesselgrave, Communicating Christ Cross-Culturally Second Edition, 96. 



Marde Christian Stenly Mawikere; Sudiria Hura:  
Studi Mengenai Karakteristik Budaya dan Multi Wajah Model Teologi Kontekstualisasi Injil 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|480 

Pembahasan mengenai pentingnya budaya dalam upaya kontekstualisasi Injil perlu 

kiranya diakhiri dengan memperhatikan bagaimana Allah juga menghargai budaya manusia 

sebagai ciptaan-Nya. Alasan utama mengapa manusia seharusnya menghargai budaya-

budaya orang lain adalah karena Allah juga menghargai budaya manusia. Allah adalah 

komunikator terbesar. Demikian pula firman-Nya telah datang kepada manusia dalam 

bentuk yang sangat khusus. Entah diucapkan ataupun dituliskan, itu ditujukan kepada 

sekelompok manusia secara khusus dalam budaya khusus dengan menggunakan bentuk-

bentuk pikiran khusus, sintaksis dan kosa kata yang umum di antara mereka.36 Kita 

mempercayai Alkitab adalah firman Allah dalam bahasa/budaya manusia. Namun Alkitab 

juga adalah sebuah kitab yang misioner sebagaimana Allah yang telah berfirman adalah 

Allah yang misioner.37 Karena Alkitab bersifat Ilahi, maka Alkitab memiliki kewibawaan, 

yaitu berita dari surga yang harus dipercayai dan ditaati. Karena Alkitab juga bersifat 

manusiawi dalam segala kaitannya dengan budaya, ditulis dengan kata-kata dan kalimat-

kalimat yang dipahami manusia, maka sebenarnya Allah telah “mengontekstualisasikan” 

kebenaran-Nya dalam budaya manusia. Dengan demikian, pemanfaatan budaya dalam 

upaya-upaya mengkomunikasikan kebenaran Allah (Injil) kepada kelompok masyarakat 

yang memiliki perbedaan budaya adalah sah dengan menerapkan pendekatan penginjilan 

kontekstual. 

Multi Wajah Model Teologi Kontekstual 

Teologi kontekstual memiliki ciri khas sebagai refleksi teologis atas segala segi 

konteks hidup umat dan masyarakat.38 Namun untuk menolong kita untuk mengidentifikasi, 

menganalisis dan menerapkan kaitan antara pemberitaan Injil dengan realitas konteks hidup 

umat dan masyarakat, maka dibutuhkan model teologi kontekstual. Model-model Teologi 

Kontekstual adalah suatu upaya dan komitmen untuk menerapkan untuk mempertimbangkan 

corak atau bentuk yang relevan dalam pemberitaan Injil dan fokus pada situasi dan kondisi 

yang nyata di mana orang-orang hidup dalam konteks budayanya. Sekalipun terdapat 

perbedaan-perbedaan, namun semua model kontekstualisasi memiliki tujuan untuk membuat 

teologi Kristen, khususnya pemberitaan Injil menjadi suatu pengalaman yang nyata, 

berorientasi kepada kebutuhan dan untuk menjadikan gereja sebagai milik komunitas orang 

percaya dalam konteks budaya masing-masing.39 

 
36Love, Kerajaan Allah dan Muslim Tradisional, 1. 
37Herbert J. Kane, Herbert J (1986). Understanding Christian Missions (Grand Rapids, 

Michigan: Baker Book House, 1986), 15. 
38Emanuel Martasudjita, Teologi Inkulturasi (Yogyakarta: Kanisius, 2021), 188. 
39Junifrius Gultom, Teologi Misi Pentakostal: Isu-Isu Terpilih (Jakarta: Unit Literatur dan Penerbitan 

Sekolah Tinggi Teologi Bethel Indonesia, 2015), 124. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 5, No 2, Maret 2023 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|481 

Beberapa misiolog masa kini telah berhasil memetakan kategori model-model 

Teologi Kontekstual yang telah ada. Di bawah ini peneliti menguraikan tujuh kategori yang 

menjabarkan mengenai model-model Teologi Kontekstual berdasarkan penelitian dan 

konklusi dari tokoh penggagasnya seperti yang menjadi ulasan teoretis dalam beragam 

literatur misiologi.  

Model Teologi Kontekstual Kategori David J. Hesselgrave dan Edward Rommen 

Ahli misiologi David J. Hesselgrave dan Edward Rommen mengusulkan empat 

kategori, yaitu:  liberal, neo-liberal, neo-ortodoksi, dan ortodoksi. Menurut mereka, “Model 

liberal merupakan akomodasi sinkretistik. Metode ini berusaha mencari kebenaran yang baru 

melalui dialog yang bersifat kompromi antara kepercayaan yang berbeda dan hasilnya adalah 

injil sinkritistik yang baru”.40 Sedangkan, “model neo-liberal” dan “neo-ortodoksi” dapat 

dipahami sebagai akomodasi kenabian.  

Kedua model di atas berusaha mencari metode yang dapat dipakai untuk menyatakan 

kebenaran sesuai dengan konteks penerima kebenaran tersebut. Bagi neo-liberal, konteks 

utama adalah perjuangan politik. Bagi neo-ortodoksi, konteks utama adalah ketegangan 

secara dialektis antara sejarah yang terus berjalan dengan Firman Tuhan. Dalam proses 

kontekstualisasi, neo-liberal memberikan penghargaan lebih banyak pada wawasan teolog, 

sedangkan neo-ortodoksi memberikan penekanan lebih banyak pada Roh Allah. Hasilnya, 

model neo-liberal adalah hermeneutika politis dari Injil yang mengajak manusia untuk 

membuat dunia ini menjadi tempat yang lebih baik. Hasil dari model neo-ortodoksi adalah 

bahwa manusia akan mendapatkan pengertian rohani dan identitas rohani dalam Kristus.41  

Sebaliknya yang dimaksudkan dengan “model ortodoksi” adalah akomodasi 

apostolik yang kerap digunakan oleh para teolog dan misiolog kalangan Injili/Evangelikal. 

Model ini berusaha membangun dasar yang sama, di mana orang tidak percaya dapat diajar 

kebenaran dari Injil yang bersifat suprakultural.  Hasilnya adalah transformasi dari orang-

orang yang beriman kepada Kristus.42  

 

 
40David J. Hesselgrave dan Edward Rommen, Kontekstualisasi: Makna, Metode dan Model (Jakarta: 

BPK Gunung Mulia, 2015), 185-186. 
41Ibid. 
42Hesselgrave dan Edward Rommen, Kontekstualisasi: Makna, Metode dan Model, 188-189;Marde 

Christian Stenly Mawikere, “Menelaah Dinamika Kontekstualisasi Sebagai Upaya Pendekatan Penginjilan 

yang Memberdayakan Budaya Penerima Injil.” Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 6, No. 

2, April 2022 (Solo: Sekolah Tinggi Teologi Intheos, 2022), 502. 



Marde Christian Stenly Mawikere; Sudiria Hura:  
Studi Mengenai Karakteristik Budaya dan Multi Wajah Model Teologi Kontekstualisasi Injil 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|482 

Unsur-Unsur Suprakultural/Adibudaya  

 

    

 

 

 

 

 

 

 

                    Unsur Unsur Budaya/Manusiawi   

 

     Ortodoksi Neo-Ortodoksi  Neo-Liberalisme       Liberalisme 

     Fundamentalisme        Evangelikalisme       Ekuminikalisme    Liberalisme 

 

 

    Kont. Rasuli   Kont. Profetik   Kont. Sinkretis 

 

 

        Metode  Didaktis  Metode Dialektis  Metode Dialog 

  Mengajarkan Kebenaran    Menemukan Kebenaran       Mencari Kebenaran 

 

 

 

 

     Model Possesio          Model Kritikal                          Model Praksis 

    Model Akomodasi                      Model Semiotik            Model Sintesis 

              Model Adaptasi      

                 Model Translasi 

      

Gambar 1 

Model-Model Teologi Kontekstual David J. Hesselgrave dan Edward Rommen43 

 

Model Teologi Kontekstual Kategori Stephen B. Bevans 

Stephen B. Bevans, seorang teolog Katolik, namun memiliki perspektif Injili 

mengusulkan tujuh kategori, yaitu kategori antropologis, penerjemahan, praksis, sintetik, 

semiotik, transendental dan model budaya tandingan.44 Emanuel Martasudjita, seorang 

rohaniwan dan teolog Katolik di Indonesia mengadopsi keseluruhan kategori Bevans ini 

dengan menyebut sebagai “model-model inkulturasi”.45  

Menurut Bevans, bahwa pada “model antropologi”, budayalah yang mengatur 

teologi bukan Kitab Suci atau tradisi. Teologi kontekstual bukan berarti menempatkan 

 
43Makmur Halim, Kontekstualisasi: Teologi Yoyo (Batu-Malang: InstitutInjil Indonesia, 2002), 46. 
44Stephen B, Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual (Maumere:  Penerbit Ledalero, 2002), 97-

109. 
45Martasudjita, Teologi Inkulturasi, 197-225. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 5, No 2, Maret 2023 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|483 

anggur lama yang sudah teruji dalam botol yang baru. Teologi kontekstual berarti 

mengembangkan anggur yang sama sekali baru.  Model ini tidak melihat bahwa budaya 

dapat menjadi jahat atau korup.  

Adapun “model penerjemahan” mengakui bahwa hakikat dari kekristenan adalah 

suprakultural, dalam arti bahwa hakikat kekristenan tidak tunduk pada budaya serta budaya 

perlu ditransformasi supaya sesuai dengan Injil dan bukan sebaliknya. Oleh sebab itu, 

meskipun budaya diakui penting dan harus diperhitungkan dengan serius, namun pada 

akhirnya berita yang bersifat suprakultural itulah yang harus menjadi acuan. Dengan kata 

lain, esensi kekristenan harus dipegang dengan teguh, meskipun pada saat usaha 

pemeliharaan terhadap esensi kekristenan tersebut bertentangan dengan budaya.46  

Pengertian dari “model praksis” sama dengan model neo-liberal pada kategori 

Hesselgrave dan Rommen di atas. Hal tersebut merupakan proses yang berkesinambungan 

seperti sebuah siklus.47 Sedangkan, pelaku “model sintetik” percaya pada kemampuan 

aplikasi secara universal dari berita iman Kristen pada setiap budaya. Karakteristik dari 

model sintetik ini adalah keterbukaan dalam berdialog dengan budaya yang lain. Bentuk 

dialog yang dimaksudkan di sini adalah dalam pengertian Hegelian, yaitu dialektik. Oleh 

karena itu, berita iman Kristen dapat ditransformasikan dan diperkaya dalam proses dialog 

tersebut oleh banyak budaya.48  

Pada “model semiotik”, Kristus diyakini dapat ditemukan dalam nilai, simbol, dan 

pola perilaku dalam sebuah budaya, serta dalam situasi dan peristiwa yang memengaruhi 

budaya.  Oleh sebab itu, praktisi model semiotik menggunakan simbol dan tanda serta isu-

isu yang sudah dikenal oleh orang-orang yang menjadi penerima dalam pemberitaan Injil.49  

Sedangkan, pada “model transendental” yang menjadi tekanan utamanya adalah 

pengalaman pribadi. Akibatnya, model transendental bersikeras bahwa praktisi yang paling 

tepat untuk melakukan teologi kontekstual adalah orang yang berpartisipasi dalam sebuah 

konteks. Dengan kata lain, praktisi kontekstualisasi harus orang dari budaya itu sendiri.50  

Pada akhirnya, “model budaya tandingan” adalah model yang pada satu sisi 

mengakui konteks budaya tertentu, namun konteks tersebut dianggap sebagai penghalang 

bagi Injil dan pemberitaan Injil. Maka kontekstualisasi dilakukan pada saat pemberitaan Injil 

berhadap-hadapan dan melawan konteks budaya serta pada saat konteks ini disingkapkan 

 
46Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual, 97-109; Mawikere, “Menelaah Dinamika 

Kontekstualisasi Sebagai Upaya Pendekatan Penginjilan yang Memberdayakan Budaya Penerima Injil.”, 502. 
47Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual, 127-143. 
48Ibid, 161-173. 
49Ibid, 218-235. 
50Ibid, 191-201. 



Marde Christian Stenly Mawikere; Sudiria Hura:  
Studi Mengenai Karakteristik Budaya dan Multi Wajah Model Teologi Kontekstualisasi Injil 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|484 

sebagai sesuatu yang bermusuhan dengan Injil.51 Dengan demikian, kontekstualisasi Injil 

dilakukan bukan sebagai suatu penerjemahan Injil terhadap konteks, bukan pula untuk 

mengizinkan konteks untuk menyediakan perspektif baru atau agenda bagi refleksi teologi, 

tetapi sebagai suatu “penjumpaan” atau “keterlibatan” dengan budaya.52  

Model Teologi Kontekstual Kategori Dean Steward Gilliland 

Dean Steward Gilliland mengusulkan tujuh kategori yang mirip dengan kategori 

Bevans di atas, yaitu kategori antropologi, penerjemahan, praksis, adaptasi, sintetik, 

semiotik dan kritikal.53  

Adapun “model antropologi” memberikan penekanan utama pada budaya sebagai 

hakikat hidup manusia. Budaya sangat esensial apabila kita tahu cara manusia memandang 

dunia mereka dan apa yang mereka anggap sebagai kenyataan dalam hidup. Budaya 

menunjukkan di mana nilai-nilai kehidupan dan jenis kebutuhan yang dimiliki manusia. 

Budaya juga menolong untuk memahami di mana perubahan-perubahan sedang terjadi 

dalam kehidupan manusia dan masyarakat. Budaya merupakan suatu penuntun yang 

memadai untuk semua kebenaran adalah salah, namun budaya itu sendiri dapat menjadi 

sarana yang baik untuk mengomunikasikan kebenaran Injil. 

Sedangkan, “model penerjemahan” menurut Gilliland merupakan model yang 

diambil dari perbendaharaan linguistik. Perhatian yang serius dilaksanakan untuk 

memastikan bahwa makna (meaning) Alkitab yang paling memiliki persamaan dengan 

maksud semula dari penulis Alkitab yang kemudian diterjemahkan kepada pemahaman 

dalam konteks budaya penerima. Dengan model ini, makna-makna yang sama (equivalence) 

dinyatakan dalam budaya penerima Injil, meskipun bentuk (form) yang menyatakan makna 

(meaning) bisa saja merupakan sesuatu yang berbeda. Oleh karena itu, pada model ini 

dilaksanakan upaya untuk memisahkan elemen-elemen yang absolut atau supra budaya dari 

Injil dari hal-hal yang bersifat sekunder. Injil tidak bersifat relatif, melainkan mutlak karena 

merupakan penyataan (revelation) yang absolut dan konstan dengan bergantung pada 

manusia dan konteks budayanya yang berbeda-beda. Akan tetapi, terdapat komponen-

komponen budaya dalam Injil, baik idiom penyampaian, simbol-simbol yang digunakan 

dalam memberitakan Injil maupun bentuk respons dari penerima berita yang dapat 

disesuaikan dengan ekspresi budaya. Karena itu, harus ada bentuk dan istilah yang memiliki 

 
51Stephen B. Bevans, Teologi Dalam Perspektif Global (Maumere: Seminari Tinggi Ledalero, 2010), 

256-257. 
52Ibid. 
53Dean Gilliland, The Word Among Us-Contextualizing Theology for Mission Today (Dallas: Word 

Publishing, 1989), 313-317;Scott A. Moreau, Contextualization in World Missions-Mapping and Assessing 

Evangelical Models (Grand Rapids: Kregel Publications, 2012), 328-333. 

. 
 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 5, No 2, Maret 2023 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|485 

persamaan dinamis (dynamic equivalence) pada budaya penerima Injil untuk mencapai 

pemahaman dan makna yang relevan dengan hakikat Injil yang supra budaya. 

Dalam “model praksis” memberikan penekanan terhadap partisipasi manusia dalam 

konteks sejarah dan budaya mereka sendiri. Pada satu sisi, Injil mengadakan pembaruan atau 

perubahan yang mana perubahan tidak muncul karena wawasan (insight) manusia akan 

doktrin/dogma dan pengakuan iman secara verbal/kredo. Pada sisi lain, perubahan tidak akan 

terjadi apabila tidak menyentuh budaya manusia dan masyarakat. Sangat disadari bahwa 

aspek budaya begitu kompleks karena tidak sekedar terdiri atas bentuk-bentuk, simbol-

simbol, mitos-mitos, ritus-ritus, kepercayaan, adat istiadat, namun juga terdapat asumsi-

asumsi sejarah yang telah menciptakan manusia dan masyarakat yang senantiasa memiliki 

hasrat untuk mempertahankan diri (self defense) bagi kelompok budayanya. Karena itu, 

model praksis berusaha untuk membarui atau mengubah situasi dan kondisi dengan 

mengutamakan partisipasi atau tindakan-tindakan nyata. 

“Model adaptasi” merupakan usaha untuk menciptakan kesesuaian antara teologi 

sistematis yang sudah baku dengan situasi dan kondisi budaya tertentu. Adapun rumusan-

rumusan filosofis yang terdapat dalam teologi sistematis dilakukan penataan ulang atau 

diadaptasi/disesuaikan dengan tema-tema yang muncul dari budaya. Dengan demikian, 

model adaptasi tetap menghargai tradisi dan dogma yang pernah ada kemudian disesuaikan 

dengan budaya tertentu yang pada akhirnya menjadi “teologi lokal”. Metode yang digunakan 

adalah unsur dari tradisi Kristen yang tidak relevan dengan kondisi lokal disingkirkan, unsur 

yang dapat dimodifikasi dilakukan perubahan, sedangkan unsur yang cocok dengan kondisi 

lokal tetap dipertahankan.  

“Model sintetik” merupakan upaya untuk menghadirkan kontekstualisasi dengan 

membawa bersama-sama unsur Injil, tradisi Kristen, budaya dan perubahan sosial. 

Diharapkan supaya terjadi dialog antara keempat unsur ini sehingga menghasilkan gagasan-

gagasan dalam teologi kontekstual/kontekstualisasi sebagai usaha berteologi dalam 

hubungannya dengan budaya.54 Sedangkan, “model semiotik” adalah upaya untuk membaca 

suatu budaya melalui tanda-tanda dan simbol-simbol yang muncul pada suatu kelompok 

masyarakat. Di sinilah pentingnya seorang pemberita Injil yang adalah juga seorang peneliti 

budaya yang seharusnya belajar berdasarkan kenyataan melebihi asumsi pribadinya.  

Model terakhir dari kategori Gilliland adalah “model kritikal” yang diilhami oleh 

karya Paul G. Hiebert, yang mana mengidentifikasikan bahwa setiap model memiliki 

kekuatan sendiri dan fungsi yang khusus masing-masing. Oleh karena itu, pendekatan yang 

 
54Mawikere, “Menelaah Dinamika Kontekstualisasi Sebagai Upaya Pendekatan Penginjilan yang 

Memberdayakan Budaya Penerima Injil.”, 503. 



Marde Christian Stenly Mawikere; Sudiria Hura:  
Studi Mengenai Karakteristik Budaya dan Multi Wajah Model Teologi Kontekstualisasi Injil 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|486 

bersifat komprehensif pada kontekstualisasi menuntut penggunaan semua ide dari ragam 

model yang ada sesuai dengan penekanan dan tuntutan konteks tertentu.55  

Model Teologi Kontekstual Kategori Robert J. Schreiter 

Robert J. Schreiter adalah seorang mahaguru Katolik yang mengajar pada Chatolik 

Theological Union di Chicago, Amerika Serikat. Beliau dikenal di seluruh dunia sebagai 

salah seorang penganjur Teologi Lokal sebagai terminologi yang sinonim dengan Teologi 

Kontekstual. Robert J. Schreiter membagi model teologi kontekstual menjadi dua bidang 

besar yakni “model etnografi” dan “model pembebasan”.  

Model etnografi mirip dengan model penerjemahan dan model adaptasi yang 

berangkat dari refleksi terhadap konteks sosio kultural yang selama ini dikenal dalam riset-

riset antropologi.56 Tujuan dari model penerjemahan dan model adaptasi adalah terwujudnya 

suatu teologi lokal. Kelemahan dari model ini selalu mengiring para teolog dan praktisi misi 

kepada sesuatu yang sifatnya “tradisional” dan kurang peka dengan perubahan sosial yang 

selalu terjadi. 

Mengingat perubahan sosial yang terus terjadi tersebut dan pentingnya dialektika 

antara Injil (teks) dan konteks masyarakat, maka muncul model pembebasan yang proaktif 

terhadap pergumulan hidup manusia dan masyarakat. Model pembebasan berkonsentrasi 

pada dinamika perubahan dalam manusia dan masyarakat, termasuk transformasi budaya.57 

Konteks masyarakat yang mengalami penindasan ekonomi, politik dan sosial lainnya 

menjadi tuntutan pembebasan yang kurang bisa dilakukan dengan pendekatan etnografi. 

Dengan demikian menurut Robert J. Schreiter model teologi kontekstual adalah 

sesuatu yang holistik, yang menyentuh konteks budaya maupun konteks sosial secara 

keseluruhan.     

Model Teologi Kontekstual Kategori Charles Van Engen 

Charles Van Engen, seorang pengajar misi senior pada Fuller Theologica; Seminary 

membagi model-model Teologi Kontekstualnya dalam lima model, yakni “model 

Komunikasi”, “model Indigenisasi”, “model translatabilitas”, “model teologi lokal” dan 

“model epistemologis”. 

Model komunikasi bagi Van Engen sama dengan model adaptasi dan model 

akomodasi dalam kategori Bevans serta model terjemahan dalam kategori Gilliland. 

Perspektif komunikasi adalah perspektif integratif di mana orang-orang di lingkungan baru 

 
55Moreau, Contextualization in World Missions-Mapping and Assessing Evangelical Models, 328-

333. 
56Robert J. Schreiter, Rancang Bangun Teologi Lokal (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2006). 24. 
57Schreiter, Rancang Bangun Teologi Lokal, 27. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 5, No 2, Maret 2023 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|487 

memahami Injil.58 Melalui model ini terjadi dialektika antara pemahaman Injil yang 

diberitakan oleh pemberita kepada penerima Injil dengan kesetiaan pemberita Injil 

kontekstual kepada berita Injil tersebut. 

Model Indigenisasi adalah upaya untuk menghadirkan Injil dalam persekutuan lokal 

sehingga pada akhirnya akan membangun dan mengembangkan gereja lokal. Dengan 

demikian perspektif indigenisasi dari teologi kontekstual mengakui bahwa Injil harus 

dilokalisasikan agar terdapat kesesuaian antara bentuk dan kehidupan gereja dengan konteks 

sekitarnya.59  

Model translatabilitas atau keterterjemahan didasarkan pada sifat inkarnasi Injil yang 

dapat diterjemahkan tanpa batas ke dalam setiap dan semua budaya manusia.60 Karakteristik 

yang dihasilkan dari model ini adalah Inkarnasional seorang pemberita Injil kontekstual. 

Model teologi lokal merupakan label sebagai jalan keluar yang terjadi pada saat 

terjadi kebingungan kontekstualisasi dewasa ini. Van Engen menjelaskan bahwa pendekatan 

ini menekankan pada dampak kekuatan sosial politik, ekonomi, budaya dan lainnya dalam 

konteks tugas melakukan teologi dalam konteks itu. Model ini terus berkembang karena 

mewakili interaksi timbal balik yang terus berubah antara gereja dan konteks.61  

Pada akhirnya model epistemologis adalah pendekatan kontekstualisasi berdasarkan 

orientasi yang berurusan dengan proses epistemologis berupa pemeriksaan hermeneutis dan 

analisa terhadap konteks dan implikasinya bagi pemahaman misional  Injil dalam konteks 

tertentu.62 Dengan demikian akan terjadi suasana dialogis yang akan membentuk kembali 

pemahaman tentang Injil apabila diperhadapkan dengan konteks budaya tertentu. 

Model Teologi Kontekstual Kategori Yakob Tomatala 

Yakob Tomatala adalah seorang pendeta senior Gereja Kemah Injil Indonesia (GKII) 

dan memimpin Sekolah Tinggi Theologi Jaffray Jakarta. Beliau juga adalah seorang 

misiolog dan ahli kepemimpinan alumni School of World Missions pada Fuller Seminary. 

Beliau mengusulkan lima kategori dalam kontekstualisasi Injil, yaitu akomodasi, adaptasi, 

prosesio, transformasi, dan dialektik.   

Yang pertama adalah “model akomodasi”.  Sikap ini tercermin dalam teks Kisah Para 

Rasul 17:28, yakni sebagai model yang menghargai dan terbuka kepada budaya asli yang 

dilakukan dengan sikap, perilaku, dan pendekatan praktis dalam tugas pelayanan misionaris, 

 
58Charles Van Engen, “Toward a Contextually Appropriate Methodology in Mission Theology” in 

Appropriate Christianity, ed Charles Kraft (Pasadena-California: William Carey Library, 2005b), 203. 
59Charles Van Engen, “Five Perspectives on Contextually Appropriate Missional Theology” in 

Appropriate Christianity, ed Charles Kraft (Pasadena-California: William Carey Library, 2005a), 187. 
60Ibid, 184. 
61Ibid, 192-194. 
62Ibid, 196. 



Marde Christian Stenly Mawikere; Sudiria Hura:  
Studi Mengenai Karakteristik Budaya dan Multi Wajah Model Teologi Kontekstualisasi Injil 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|488 

baik secara teologi maupun secara ilmiah.  Adapun yang menjadi obyek akomodasi adalah 

kehidupan budaya yang utuh dari suatu masyarakat, baik dari segi fisik, sosial maupun ideal. 

Di sini, dalam pemberitaan Injil, terjadi suatu proses perembesan atau penetrasi yang mana 

dalam penerapannya terdapat adanya adopsi elemen budaya lokal untuk mengekspresikan, 

memberdayakan dan meningkatkan sambutan atas Injil. Dalam proses ini, terjadi perpaduan 

nilai hidup Kristiani, di mana Kristus menjadi penyempurna dan pelengkap aspirasi budaya. 

Dengan demikian, akan terdapat sikap positif terhadap Injil yang didasarkan atas pandangan 

bahwa Injil sebagai anugerah dari Allah melalui Yesus Kristus tidak memusnahkan budaya 

manusia, namun justru melengkapi, memperkaya bahkan menyempurnakannya.63  

Model berikutnya adalah “model adaptasi”, yang mana model ini tidak melakukan 

asimilasi elemen budaya dalam ekspresi berita Injil, namun menggunakan bentuk dan ide 

budaya yang telah dikenal dalam kelompok masyarakat penerima berita Injil. Tujuannya 

adalah menghadirkan dan menerjemahkan Injil dalam istilah lokal, sehingga menjadi cocok 

dan relevan dalam situasi budaya di mana Injil akan diberitakan secara lintas budaya.64  

Adapun “model prosesio” adalah model yang menanggapi budaya secara negatif.  

Penganut model ini melihat budaya sebagai sesuatu yang telah tercemar dan rusak oleh 

merembesnya dosa  dan tidak ada kebaikan yang hadir dari dalamnya (depravity of creation). 

Sedangkan, “model transformasi” mengungkapkan eksistensi dan hakikat Allah di atas 

budaya, namun melalui budaya Allah melakukan interaksi dengan manusia dengan cara 

memberdayakan elemen-elemen budaya seperti yang tampak pada peristiwa inkarnasi Yesus 

Kristus. Bila seseorang dibarui oleh Allah, maka inti budayanya juga diubahkan.65  

Terakhir “model dialektika” yang melihat adanya interaksi dan relasi yang dinamis 

antara teks dan konteks. Model ini didukung oleh prediksi yang kuat bahwa perubahan 

adalah keniscayaan yang pasti terjadi dalam suatu budaya. Untuk setiap kurun waktu secara 

simultan dan progresif, perubahan itu terjadi dengan dinamis. Karena itu, gereja seyogyanya 

menggunakan peran kritisnya untuk menganalisis, menafsirkan dan menilai setiap keadaan 

karena perubahan terus terjadi termasuk perubahan dalam budaya.66  

Model Teologi Kontekstual Kategori Makmur Halim 

Makmur Halim adalah seorang teolog yang lama melayani sebagai dosen misi lintas 

budaya dan kontekstualisasi pada Institut Injil Indonesia (I-3) Malang. Beliau adalah lulusan 

School of World Missions pada Fuller Theological Seminary juga. Beliau mengusulkan 

sebelas kategori dalam kontekstualisasi Injil, yaitu model adaptasi, possesio, kristenisasi, 

 
63Tomatala, Teologi Kontekstualisasi, 77-78. 
64Tomatala, Teologi Kontekstualisasi, 78; Mawikere, “Menelaah Dinamika Kontekstualisasi Sebagai 

Upaya Pendekatan Penginjilan yang Memberdayakan Budaya Penerima Injil.”, 502. 
65Tomatala, Teologi Kontekstualisasi, 79. 
66Ibid. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 5, No 2, Maret 2023 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|489 

transformasi, akomodasi, pempribumian, translasi, praksis, sintesis, semiotik, dan 

inkarnasi.67 Adapun penjabaran dari model-model kontekstualisasi Injil yang diusulkan oleh 

Makmur Halim adalah sebagai berikut: 

Pertama, “model adaptasi”, yakni menemukan cara untuk mengekspresikan Injil 

dalam bentuk-bentuk dan ide-ide yang umum atau terbiasa dalam suatu budaya. Prosesnya 

dapat melalui pemberian makna baru pada kata-kata dalam budaya.  

Kedua, “model possesio”, berhubungan dengan suatu usaha menaklukkan atau 

menguasai suatu budaya dan membuatnya lebih berpusat pada Kerajaan Allah.  Akibatnya 

tindakan-tindakan yang merusak budaya atau destruktif.  

Ketiga, “model kristenisasi”, yang di dalam era kolonialisme, ide “Kristenisasi” 

berbuntut “pemasyarakatan” dari orang-orang primitif dan membawa mereka ke dalam gaya 

kehidupan yang modern melalui pemberian pakaian, pendidikan, obat-obatan, hingga 

kepada perdagangan dengan pemerintah setempat.  

Keempat, “model transformasi”, berfokus pada individu-individu dalam 

mengembangkan masyarakat yang transformatif. Budaya yang rusak diperbarui atau diubah 

dan tidak dirusak.   

Kelima, “model akomodasi”, merupakan usaha mengakomodasikan Firman Allah ke 

dalam budaya lokal. Di sini terjadi bahwa budaya diizinkan untuk masuk dalam kehidupan 

gereja.   

Keenam, “model pempribumian”, yang disebut juga pendekatan tiga formula (three-

self formula), yang melibatkan pengembangan gereja dalam “pemberitaan mandiri, 

pengaturan mandiri, dan keuangan mandiri.  

Ketujuh, “model translasi”, yang bersumber kepada ilmu linguistik. Di sini ada usaha 

untuk menerjemahkan arti dokumen-dokumen sedekat mungkin ke dalam budaya penerima.  

Bentuk dan arti adalah suatu dimensi dan penerjemahan yang memiliki sejarah yang panjang. 

Idealnya adalah arti-arti yang sepadan diekspresikan ke dalam budaya penerima walaupun 

bentuk yang mengekspresi arti kadang kala berbeda. Sering kali dokumen yang 

diterjemahkan dibenarkan sepihak demi kebudayaan penerima.  

Kedelapan, “model praksis”, yang berpandangan bahwa Allah beraksi dalam sejarah 

masa lalu dan memanifestasikan diri-Nya dalam kondisi masa kini.  Tujuan 

teologi/pengajaran adalah menghasilkan perubahan. Perubahan tidak datang dari 

pengetahuan doktrin, atau pengakuan iman. Untuk suatu budaya, bukanlah hanya bentuk, 

simbol-simbol, dan kebiasaan, tetapi mencakup asumsi dari sejarah yang telah membawa 

orang-orang  tidak manusiawi. Untuk mengubah membutuhkan keterlibatan dalam sejarah 

 
67Makmur Halim, Kontekstualisasi: Teologi Yoyo, 14-17. 

 



Marde Christian Stenly Mawikere; Sudiria Hura:  
Studi Mengenai Karakteristik Budaya dan Multi Wajah Model Teologi Kontekstualisasi Injil 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|490 

kehidupan dan bahkan dalam sosial politik dan ekonomi, yang berdasarkan pengetahuan 

manusia bukan kebenaran firman. Sehingga sering kali terjadi membenarkan kekerasan-

kekerasan yang terjadi dalam keterlibatan tersebut.  

Kesembilan, “model sintesis”, yang membawa empat elemen secara bersamaan: Injil, 

tradisi Kristen, budaya, dan perubahan sosial. Elemen-elemen ini dihubungkan dalam dialog 

dan menggunakan pendapat-pendapat mereka. Mereka mengakui tidak ada kevakuman 

budaya, tetapi dipengaruhi budaya yang lain dan konteks yang lain sehingga perlu dialog.  

Melalui proses dialog, penghargaan kebenaran meningkat. Orang Kristen dunia ketiga dapat 

membawa input-input mereka dan kekayaan budaya yang berbeda untuk berteologi. Adapun 

perbedaan ini diartikan secara luas dan universal dan dapat diaplikasikan ke semua budaya.  

Kesepuluh, “model semiotik”, yaitu wahyu dimengerti sebagai sesuatu yang 

ditemukan dalam konteks budaya dan bukan dibawa dari luar. Jadi, kebenaran dinyatakan 

dan ditemukan dalam budaya. Mereka percaya bahwa Kristus dapat ditemukan dalam nilai-

nilai, simbol-simbol, pola tingkah laku dari  suatu budaya dan dalam situasi tertentu dapat 

memengaruhi budaya. Dalam permulaan pendekatan kontekstualisasi teologi adalah 

memahami suatu budaya dan kejadian-kejadian secara praktikal, kemudian melalui proses 

membentuk teologi lokal.68 Injil dan tradisi harus juga diterima, bukan karena transkultural, 

tapi diterima sebagai berita dalam versi lokal (local theology). Tradisi dan Injil terus 

membentuk tradisi Kristen.  

Terakhir, “model inkarnasi”, yang berhubungan dengan kenyataan dari bagaimana 

Kristus mengambil rupa manusia sebagai model untuk para misionaris secara praktis 

mengadaptasi ke dalam budaya lokal. Kemampuan misionaris untuk berinkarnasi masih 

terbatas, namun usaha ini merupakan bagian penting dari kontekstualisasi. 

Halim kemudian menarik konklusi bahwa semua model kontekstualisasi Injil dapat 

dibagi dalam dua pendekatan yakni dialektikal dan relativistikal. Model dialektikal condong 

memberi penekanan kepada pendekatan dialog yakni antara teks dan konteks dalam usaha 

kontekstualisasi. Sedangkan model relativistikal condong menemukan pokok pemula 

pendekatannya dalam penekanan humanisme/kemanusiaan atau pendekatan pada konteks 

masyarakat.69  Konklusi Halim ini tampak dalam gambar berikut ini. 

 

 
68Marde Christian Stenly Mawikere dan Sudiria Hura, Konstruksi Teologi Kearifan Lokal Melalui 

Kajian Identitas Sosial, Kebutuhan Mendasar dan Orientasi Nilai Budaya Masyarakat Desa Teremaal di 

Kabupaten Minahasa Utara. Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan Vol. 8, No.2, Februari 2022 (Tidore: Fakultas 

Ilmu Pendidikan Universitas Bumi Hijrah, 2022a). 
69Halim, Kontekstualisasi: Teologi Yoyo, 47. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 5, No 2, Maret 2023 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|491 

                                                        Eksistensial 

 

    

        Dialektikal          Relatifistikal  

   Kontekstualisasi    Kontekstualisasi 

 

 

   Model       Model     Model     Model             Model       Model            Model 

 Adaptasi  Inkulturasi  Semiotik    Praksis   Antropologi      Sintesis       Transendental 

                                                                                     Gambar 2 

Pendekatan Dialektikal dan Relatifisikal dalam Model-Model Teologi Kontekstual 

Menurut Makmur Halim70 

Lebih lanjut menurut Halim bahwa kedua pendekatan ini masing-masing memiliki 

kelemahan dan kekuatannya dalam hubungannya dengan teks dan konteks71. Masing-masing 

cocok dengan konteks dimana berita Injil itu diberitakan, hanya  saja dapat mengarah kepada 

ekstrim-ekstrim untuk menyesuaikan diri dengan konteks berlaku. Adapun dalam 

pendekatan dialektikal kontekstualisasi, budaya dan Alkitab mempunyai peranan yang sama 

dan masukan dalam mengembangkan teologi dalam konteks. Sedangkan  dalam pendekatan 

relativistikal kontekstualisasi, budaya dipandang sebagai lebih penting dari pada Alkitab 

dalam berteologi.72 

Berdasarkan uraian di atas mengenai model-model kontekstualisasi Injil dapat ditarik 

kesimpulan bahwa terdapat keragaman di antara para teolog dan misiolog dalam menamai 

model teologi kontekstual yang diimplementasikan dalam proses kontekstualisasi Injil. 

Adapun setiap model bukan hanya memiliki nama yang berbeda, namun juga memiliki 

makna yang berbeda bagi orang yang berbeda. Akan tetapi setidaknya, kita telah memiliki 

gambaran bahwa betapa luasnya konsep kontekstualisasi itu sendiri sehingga menjadi 

pertimbangan penting dalam upaya pemberitaan Injil. 

Pemberitaan Injil yang dilaksanakan di dunia timur seperti di Indonesia yang 

memiliki banyak suku bangsa (ethnic group) dan sarat dengan kearifan budaya lokal (local 

wisdom) sudah tentu penting untuk memberi perhatian kepada pendekatan dan 

 
70Ibid. 
71Ibid. 
72Ibid. 



Marde Christian Stenly Mawikere; Sudiria Hura:  
Studi Mengenai Karakteristik Budaya dan Multi Wajah Model Teologi Kontekstualisasi Injil 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|492 

pemberdayaan budaya. Di sinilah pentingnya penelitian mengenai karakteristik budaya dan 

pemanfaatan model-model kontekstualisasi Injil seperti yang telah diterangkan di atas. 

Contoh mengenai identifikasi karakteristik budaya kepada masyarakat bercorak tradisional 

yang dapat dilihat dalam hasil penelitian dari para peneliti mengenai teologi lokal suku 

bangsa Tugutil di Pulau Halmahera, Maluku Utara.73 Sedangkan penelitian mengenai 

penerapan model-model kontekstualisasi Injil bagi masyarakat bercorak Islam dapat dilihat 

dalam hasil penelitian dari peneliti kepada suku bangsa Bolaang Mongondow di Sulawesi 

Utara74. 

KESIMPULAN 

Alkitab menyatakan dengan jelas bahwa pemberitaan Injil harus disampaikan kepada 

segala sukubangsa (πάντα τὰ ἔθνη/panta ta ethne) yang memiliki ragam tempat, budaya dan 

konteks (Matius 28:16-20;Kisah Para Rasul 1:8). Esensi dari Injil (εὐαγγέλιον/Euangelion) 

adalah kabar sukacita keselamatan melalui satu pribadi dan nama yaitu Yesus Kristus (Lukas 

24:47). Melalui Injil diberitakan bahwa jalan dan tujuan keselamatan telah menyatu hanya 

di dalam Yesus Kristus (Yohanes 14:6;Kisah Para Rasul 4:11-12). Oleh karena itu, urgensi 

pemberitaan Injil adalah supaya segala suku bangsa di segala tempat dan konteks pada 

seluruh bumi (οἰκουμένη/oikoumenē) dapat mendengar dan menerima keselamatan yang 

hanya diperoleh melalui Yesus Kristus. Memberitakan Injil sebagai kabar sukacita 

keselamatan dan berteologi kontekstual berangkat dan bertumbuh dalam kontekstualisasi. 

Kemudian  diungkapkan dalam penginjilan kontekstual, sehingga pemberitaan itu akan 

mendarat dan menjadi bagian dari dalam konteks manusia dan masyarakat sebagai sasaran 

penerima berita tersebut.75  

Proses kontekstualisasi ini tidak terlepas dari upaya untuk mengidentifikasi, 

menganalisis dan memberdayakan budaya dan karakteristiknya sebagai potensi bagi seorang 

penginjil untuk memberitakan Injil serta membaharui masyarakat dengan nilai-nilai Injil 

yang mana Injil merupakan budaya yang tiada tara dan final (superior culture). Proses 

kontekstualisasi juga akan efektif apabila pemberita Injil mempertimbangkan multi wajah 

 
73Marde Christian Stenly Mawikere,, Sudiria Hura dan Imbran Batelemba Bonde. “Ethnotheology 

Studies Concerning the Substance of Folk Religion as Local Theology of the Tugutil Ethnic in Halmahera 

Towards Contextual Ministry”. Jurnal Jafftay Oktober 2022, 20 (2) (Makassar: Sekolah Tinggi Theologia 

Jaffray, 2022). 
74 Marde Christian Stenly Mawikere, dan Christie Garry Mewengkang. “ Discourse on Alternative 

Contextual Evangelism Models to The Bolaang Mongondow Tribe as An Unreached People Group in North 

Sulawesi.” Jurnal Jafftay Oktober 2020, 18 (2). Makassar: Sekolah Tinggi Theologia Jaffray, 2020. 

  
75Yakob Tomatala, “Pendekatan Kontekstual Dalam Tugas Misi Dan Komunikasi Injil Pasca Pandemi 

Covid-19”. Jurnal Teologi Kontekstual Indonesia Vol 2, No. 1 2021 (Ungaran: Sekolah Tinggi Teologi 

Simpson, 2021), 35.  

 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 5, No 2, Maret 2023 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|493 

model teologi kontekstual yang relevan dalam pemberitaan Injil bagi manusia dan 

masyarakat yang beragam, bahkan dapat dikembangkan kepada pelayanan holistik yang 

menyentuh manusia tidak saja dari sisi spiritual, namun juga dari sisi ekonomi, politik dan 

sosial. 

Identifikasi dan analisa yang tepat akan karakteristik budaya maupun model-model 

teologi kontekstual yang mana penggunaannya akan efektif apabila dilaksanakan dengan 

motivasi dan tujuan yang sesuai dengan kehendak Allah. Pada sisi yang lain penerapan dan 

pengembangan model-model teologi kontekstual tersebut akan terjadi di komunitas budaya 

(ethnic group) di mana Injil itu diberitakan.  

Kontribusi Penelitian 

 Kajian ini menggunakan metode kualitatif yang dibangun melalui studi literatur yang 

relevan dengan masalah penelitian. Para peneliti berharap hasil penelitian ini akan 

bermanfaaat sebagai referensi dalam pembelajaran, penelitian dan pelayanan yang 

kontekstual dengan memberdayakan budaya masyarakat yang akan dipelajari, diteliti dan 

dilayani. Terutama melalui penelitian ini akan memberitakan Injil Yesus Kristus yang 

suprakultural sebagai kabar baik keselamatan bagi umat manusia. 

Rekomendasi Penelitian Selanjutnya 

 Pada akhirnya penulis mengakui keterbatasan penelitian dalam artikel ini. Studi ini 

hanya membahas satu aspek dari teologi Kristen yaitu misiologi, lebih khusus lagi teologi 

kontekstual. Di samping itu, studi ini juga terbatas pada pemberdayaan konteks sosial 

budaya masyarakat. Oleh sebab itu, besar harapan penulis supaya hasil penelitian ini akan 

menjadi salah satu kajian yang memberi dorongan kepada usaha-usaha penelitian lebih lanjut 

di bidang ini, baik di masyarakat (ἔθνος/ ethnos) maupun di berbagai tempat 

(οἰκουμένη/oikoumenē) yang lain di Indonesia dan seluruh dunia bagi kemuliaan Yesus 

Kristus dan kerajaan-Nya.  

 

REFERENSI 

 

Arthanto, Hans Geni. Church Planting Among the Resistence People. Tomohon: Sekolah 

Tinggi Teologia Terpadu PESAT, 2000. 

Bevans,  Stephen B.  Model-Model Teologi Kontekstual. Maumere:  Penerbit Ledalero, 

2002. 

Bevans, Stephen B. Teologi Dalam Perspektif Global. Maumere: Seminari Tinggi 

Ledalero, 2010. 

Elmer, Duane. Cross Cultural Conflict. Downers Grove-Illinois:  InterVarsity Press, 1993. 

Gilliland, Dean. The Word Among Us-Contextualizing Theology for Mission Today. 

Dallas: Word Publishing, 1989. 

Grenz, Stanley, David Guretzki, dan Cherith Fee Nordling. Pocket Dictionary of 

Theological Terms. Downers Grove-Illinois: InterVarsity Press, 1999. 



Marde Christian Stenly Mawikere; Sudiria Hura:  
Studi Mengenai Karakteristik Budaya dan Multi Wajah Model Teologi Kontekstualisasi Injil 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|494 

Gultom, Junifrius. Teologi Misi Pentakostal: Isu-Isu Terpilih. Jakarta: Unit Literatur dan 

Penerbitan Sekolah Tinggi Teologi Bethel Indonesia, 2015. 

Halim. Makmur. Kontekstualisasi: Teologi Yoyo. Batu-Malang: Institut Injil Indonesia, 

2002. 

Hesselgrave, J. David. Communicating Christ Cross-Culturally Second Edition. Malang: 

  Seminari Alkitab Asia Tenggara, 2005. 

Hesselgrave, David J. dan Edward Rommen. Kontekstualisasi: Makna, Metode dan Model. 

Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2015. 

Hiebert Paul. G. Cultural Anthropology. Grand Rapids-Michigan: Baker Book House 

Company, 1992. 

Jong-Kuk, Kim. Kekristenan dan Budaya. Yogyakarta: Program Pasca Sarjana Sekolah 

Tinggi Theologia Injili Indonesia, 1996. 

Kane, Herbert J. Understanding Christian Missions. Grand Rapids, Michigan: Baker Book 

House, 1986. 

Kraft, Charles. Christianity in Culture: A Study in Dynamic Biblical Theologizing in  Cross 

Cultural Perpective. Maryknoll-New York: Orbis, 1979. 

Kraft, Charles.   Anthropology for Christian Witness. Maryknoll-New York: Orbis, 1996. 

Love, Rick. Kerajaan Allah dan Muslim Tradisional. Pasadena-California; William Carey 

Library, 2000.  

Luzbetak, Louis. The Church and Cultures New Perspectives in Missiological 

Anthropology. New York: Orbis Books, 2015.  

Martasudjita, Emanuel. Teologi Inkulturasi. Yogyakarta: Kanisius, 2021. 

Mawikere, Marde Christian Stenly. “Konsep Hidup Kekal Menurut Pandangan Dunia Etnis 

Baliem, Papua Sebagai Potensi dan Krisis Bagi Kontekstualisasi Injil.” Jurnal 

Evangelikal 5, no. 1 (Januari 2021). Ungaran: Sekolah Tinggi Teologi Simpson. 

2021. 

Mawikere, Marde Christian Stenly. “Menelaah Dinamika Kontekstualisasi Sebagai Upaya 

Pendekatan Penginjilan yang Memberdayakan Budaya Penerima Injil.” Dunamis: 

Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 6, No. 2, April 2022. Solo: Sekolah 

Tinggi Teologi Intheos, 2022. 

Mawikere, Marde Christian Stenly dan Christie Garry Mewengkang. “ Discourse on 

Alternative Contextual Evangelism Models to The Bolaang Mongondow Tribe as 

An Unreached People Group in North Sulawesi.” Jurnal Jafftay Oktober 2020, 18 

(2). Makassar: Sekolah Tinggi Theologia Jaffray, 2020. 

Mawikere, Marde Christian Stenly dan Sudiria Hura. “Konstruksi Teologi Kearifan Lokal 

Melalui Kajian Identitas Sosial, Kebutuhan Mendasar dan Orientasi Nilai Budaya 

Masyarakat Desa Teremaal di Kabupaten Minahasa Utara”. Jurnal Ilmiah Wahana 

Pendidikan Vol. 8, No.2, Februari 2022. Tidore: Fakultas Ilmu Pendidikan 

Universitas Bumi Hijrah, 2022a. 

 


