Jurnal teologGl BeRrIta hidup

Vol 6, No 1, September 2023; 1-20; doi.org/10.38189/jtbh.v6il.414
ISSN 2654-5691 (online); 2656-4904 (print)
Jurnal teologt Available at: e-journal sttberitahidup.ac.id/index.php/jbh

BeERItA hidup

Dialektika Injil Dan Budaya: Membaca Ulang Kiprah Kiai Sadrach
Melalui Lensa Hermeneutik Gadamer

David Eko Setiawan!
davidekosetiawan 1421 7@gmail.com

Jaka Maryanto?
jakamaryantal 973@gmail.com

Abstract

This study aims to gain a new understanding of Kiai Sadrach's work in addressing the
dialectic of the Gospel and culture through Gadamer's hermeneutic lens. The method used
in this study is library research and approaches using Gadamer's hermeneutic theory. The
research problem in this paper is how is the re-reading of Kiai Sadrach's work in responding
to the dialectic of the Gospel and culture. The results of the research are as follows; First,
the dialectic of the Gospel and culture in Kiai Sadrach's work has formed a personality that
is sensitive and selective towards culture. Second, Sadrach's skill in contextualizing the
Gospel is a long process from the Fusion of Horizons from his predecessors who have been
active in the dialectic of the Gospel and culture. Third, Sadrach's high appreciation for his
culture does not necessarily make him stutter in building relationships with the foreigners
around him. Fourth, the living of the faith of the Golongane Wong Kristen community, Kang
Mardiko, is a concrete example that the "gap™ between the Gospel and culture can be
bridged wisely and can even bring about a more contextual living of faith.

Keywords: Dialectics; the Gospels; Culture; Kiai Sadrach

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk memperoleh pemahaman baru tentang kiprah Kiai Sadrach
dalam menyikapi dialektika Injil dan budaya melalui lensa hermeneutik Gadamer. Metode
yang digunakan di dalam penelitian ini adalah library research dan pendekatan dengan
menggunakan teori hermeneutika Gadamer. Masalah penelitian dalam tulisan ini adalah
bagaimanakah pembacaan ulang kiprah Kiai Sadrah dalam menyikapi dialektika Injil dan
budaya? Hasil dari penelitian adalah sebagai berikut; Pertama, dialektika Injil dan budaya
dalam kiprah Kiai Sadrach telah membentuk kepribadian yang peka dan selektif terhadap
budaya. Kedua, ketrampilan Sadrach dalam mengontekstualisasikan Injil merupakan suatu
proses panjang dari Fusion of Horizons dari para pendahulunya yang telah berkiprah dalam
dialektika Injil dan budaya. Ketiga, penghargaan Sadrach yang tinggi atas budayanya tidak
serta merta membuat ia gagap dalam membangun relasi dengan orang-orang asing di
sekitarnya. Keempat, penghayatan iman komunitas Golongane Wong Kristen kang Mardiko
menjadi contoh konkret bahwa “gap” antara Injil dan budaya dapat dijembatani secara arif
dan bijaksana bahkan dapat menghadirkan penghayatan iman yang lebih kontekstual.

Kata-kata kunci: Dialektika; Injil; Budaya; Kiai Sadrach

! Sekolah Tinggi Teologi Tawangmangu
2 Sekolah Tinggi Teologi Berita Hidup

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)| 1


mailto:davidekosetiawan14217@gmail.com
mailto:jakamaryanta1973@gmail.com

David Eko Setiawan, Jaka Maryanto:
Dialektika Injil dan Budaya: Membaca Ulang Kiprah Kiai Sadrach Melalui Lensa Hermeneutik Gadamer

PENDAHULUAN

Berjumpanya Injil dengan budaya merupakan sebuah keniscayaan. Hal ini wajar
mengingat manusia sebagai obyek Injil, merupakan makhluk berbudaya (homo humanus).
Jadi dapat dikatakan bahwa perjumpaan Injil dengan budaya sebenarnya merupakan
peristiwa yang lumrah, sebab Injil tidak pernah hadir dalam ruang hampa, namun akan selalu
terbungkus dengan kebudayaan agar dapat dipersepsi olen manusia.® Tetapi acapkali
perjumpaan keduanya dapat memicu ketegangan sehingga pewarta Injil perlu dengan
sungguh-sungguh menguasai konteks budaya di mana Injil tersebut hadir.* Terlebih ketika
pewarta Injil harus berhadapan dengan budaya yang dijunjung tinggi oleh masyarakat
sekitar, maka ia harus terampil dalam memperjumpakan keduanya agar berita Injil lebih
mudah diterima oleh mereka. Dalam misiologi, keterampilan ini sering disebut
kontekstualisasi. Tanudjaja mendefinisikannya sebagai ‘“Proses yang terus berlangsung
dalam upaya menjadikan Injil diterima dan dimengerti oleh si penerima dalam budaya
mereka yang dinamis, baik secara politik, sosial dan ekonomi.””

Kiai Sadrach merupakan salah satu pewarta Injil pribumi yang sangat terampil dalam
memperjumpakan Injil dengan budaya, khususnya dalam konteks masyarakat Jawa.
Menurut Guillot, berkat keterampilannya , gerakan pengkristenan berlangsung dengan
begitu cepat, sehingga dalam jangka waktu tiga tahun telah dibaptis sebanyak 612 orang
Jawa.® Keberhasilan seperti ini belum pernah terjadi pada para misionaris Belanda yang
melayani di daerah Jawa pada masa itu. Bahkan menurut data yang diperoleh Cipta melalui
wawancaranya dengan Sugiarto, pada masa pelayanan Kiai Sadrach, ia telah
mempertobatkan kurang lebih 20.000 orang Jawa.” Keberhasilan dari pelayannya yang unik
tersebut dicatat oleh Partonadi sebagai berikut:

“Jemaat Sadrach merupakan gejala keagamaan yang unik, sebab jemaat ini muncul
bukan dari misi Indische Kerk atau dari salah satu organisasi pekabar Injil yang
bertugas di Jawa Tengah pada paruh kedua abad XII, melainkan merupakan hasil
karya para pekabar Injil awam Kristen Indo Eropa yang merasa terpanggil untuk
menginjili orang-orang Jawa.”®

3 Daniel J. Adams, Teologi Lintas Budaya (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1992), 63.

4 David Eko Setiawan, “Menjembatani Injil Dan Budaya Dalam Misi Melalui Metode
Kontektualisasi,” Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika 3, no. 2 (2020): 161.

5 Rahmiati Tanudjaja, “Kontekstualisasi Sebagai Sebuah Strategi Dalam Menjalankan Misi : Sebuah
Ulasan Literatur,” Veritas : Jurnal Teologi dan Pelayanan 1, no. 1 (2000): 23.

6 C. Guillot, Kiai Sadrach: Riwayat Kristenisasi Di Jawa (Jakarta: PT. Grafiti Pers, 1985), 80-81.

"Samudra Eka Cipta, “Membangun Komunitas Kristen Kang Mardika,” SUNDERMANN: Jurnal
llmiah Teologi, Pendidikan, Sains, Humaniora dan Kebudayaan 13, no. 2 (2020): 66.

8Soetarman Soediman Partonadi, Komunitas Sadrach Dan Akar Kontekstualnya: Suatu Ekspresi
Kekristenan Pada Abad XIX (Jakarta dan Yogyakarta: Gunung Mulia dan Taman Pustaka Kristen, 2001), 2.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 2



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 6, No 1, September 2023

Pelayanan Sadrach yang begitu fenomenal telah menempatkan dirinya sebagai salah
satu pekabar Injil pribumi yang patut diperhitungkan kiprahnya. Melalu keterampilannya
memperjumpakan Injil dengan budaya terbentuklah jemaat yang dilahirkan dari budaya
Jawa yang dipelihara, dikembangkan dan dibangun olehnya yang menghargai budaya
tersebut.® Rupanya untuk membentuk jemaat tersebut, Sadrach mengalami banyak peristiwa.
Mulai dari proses pertobatannya yang unik serta berbagai pergumulannya dalam
memenangkan orang Jawa, dan juga respons kurang sedap dari De Nederlandsche Zendings
Vereeniging (NGZV) atas kiprahnya itu hingga akhirnya ia mampu mendirikan jemaat yang
diberi nama Golongan Wong Kristen Kang Mardika. Kesemuanya itu merupakan rangkaian
sejarah pergulatan Sadrach sebagai salah satu misionaris pribumi yang paling berhasil di
zamannya. Kisah hidup dan karyanya sangat menarik untuk diteliti bahkan dihayati oleh
setiap orang Kristen yang menyadari panggilannya untuk mewartakan berita Injil. Hal ini
selaras dengan pernyataan Guillot sebagai berikut:

“Mengapa dilakukan penelitian mengenai Kiai Sadrach? Karena nukilan
kehidupannya penuh peristiwa menarik yang menampilkan sebuah pribadi lain dari
yang lain. Jelas, ini mengundang keinginan untuk menggalinya lebih dalam.”*

Namun demikian, Kiai Sadrach adalah anak zamannya, dia memiliki konteks dan
pergumulan yang berbeda dengan kita saat ini. Meskipun penelitian tentang hidup dan
karyanya begitu menarik, tetapi hal itu akan sekedar menjadi monumen bila tidak dibaca
ulang kembali. Kiprah Kiai Sadrach tersebut merupakan teks sejarah yang wajib dibaca
ulang oleh kita agar menghasilkan kesepahaman dan penerapan yang lebih kontekstual bagi
pelayanan misi masa kini.

Untuk mencapai tujuan di atas maka peneliti menggunakan hermeneutik Gadamer
sebagai lensa untuk membaca ulang sejarah Kiai Sadrach dalam memperjumpakan Injil
dengan budaya masyarakat Jawa. Teori tersebut diperkenalkan oleh Hans-Georg Gadamer,
seorang filsuf Jerman yang hidup pada tahun 1990-2022. Dalam karyanya yang berjudul
Truth and Method, Gadamer menunjukkan bahwa hermeneutik merupakan usaha untuk
memahami dan menginterpretasikan sebuah teks, teks keagamaan, teks seni dan teks
sejarah.!! Jadi dapat dikatakan bahwa melalui hermeneutik Gadamer penafsir berusaha

memperoleh pemahaman sejarah melalui dialog antar dua horizon yang melebur menjadi

° 1bid.

10 Guillot, Kiai Sadrach: Riwayat Kristenisasi Di Jawa, 1.

11 Gadamer dalam Angel Ch Latuheru, Izak Y M Lattu, and Tony R Tampake, “PANCASILA
SEBAGAI TEKS DIALOG LINTAS AGAMA DALAM PERSPEKTIF HANS-GEORG GADAMER DAN,”
Jurnal Filsafat 30, no. 2 (2020): 155.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) |3



David Eko Setiawan, Jaka Maryanto:
Dialektika Injil dan Budaya: Membaca Ulang Kiprah Kiai Sadrach Melalui Lensa Hermeneutik Gadamer

satu yaitu horizon masa lalu dan masa kini , melaluinya teks sejarah menjadi tidak statis
namun dinamis serta menjadi lebih relevan bagi pemahaman kita di masa sekarang.'? Singkat
kata, proses pemahaman merupakan peleburan dua macam horizon atau cakrawala (fusion
of horizon).*® Peneliti berpendapat bahwa melalui hermeneutik Gadamer proses rereading
terhadap kiprah Kiai Sadrach akan menghasilkan horizon baru yang bermanfaat bagi kita
saat ini.

Ada dua penelitian yang berfokus pada usaha membaca ulang pelayanan misi
Sadrach kepada orang-orang Jawa. Singgih dalam penelitiannya yang berjudul A
POSTCOLONIAL BIOGRAPHY OF SADRACH : The Tragic Story of an Indigenous
Missionary, melalui pembacaan biografi Sadrach dengan menggunakan lensa pos-
kolonialisme memperoleh kesimpulan bahwa metode kontekstualisasi yang digunakan oleh
Sadrach dapat membuka jalan bagi terciptanya keharmonisan dan hubungan yang damai
dengan kepercayaan lain di luar Kekristenan.'* Penelitian ini telah menjadikan pelayanan
misi Sadrach sebagai model toleransi Kekristenan terhadap agama-agama lain di Indonesia.
Selanjutnya, penelitian Harahap yang berjudul Liberatio Communio: The Ecclesiological
Identity of Sadrach’s Javanese Community telah menemukan bahwa melalui eklesiologi
Bonhoeffer peneliti dapat membangun perspektif baru dalam membaca sejarah gereja,
dimulai dengan komunitas Sadrach sebagai liberatio communion.®™ Rupanya penelitian ini
juga berusaha membaca ulang komunitas Sadrach yang disebut Wong Kristen Mardika
sebagai upaya untuk membentuk eklesiologi baru pada masa Kini sebagai liberatio
communion, gereja profetik yang membebaskan manusia dalam masyarakat untuk memasuki
tingkat kehidupan spiritual yang baru.

Penelitian ini memiliki perbedaan dengan dua penelitian di atas. Fokus pada
penelitian ini adalah mengonstruksi makna sejarah pelayanan Kiai Sadrach yang telah
berhasil dalam mendialogkan Injil dengan budaya masyarakat Jawa Tengah sehingga
mendorong keberhasilan pekabaran Injil pada masa itu. Di samping itu penelitian ini
menggunakan lensa yang berbeda dalam membaca ulang sejarah tersebut. Peneliti
menggunakan hermeneutik filosofis yang digagas oleh Gadamer untuk menemukan horizon

baru bagi pembaca masa kini.

12 1bid., 157.

13 Agus Darmaji, “Dasar-Dasar Ontologis Pemahaman Hermeneutik Hans-Georg Gadamer,”
Refleksi 13, no. 4 (2014): 483.

14 Emanuel Gerrit Singgih, “A Postcolonial Biography of Sadrach: The Tragic Story of an Indigenous
Missionary,” Al-Jami’ah 53, no. 2 (2015): 367-385.

15 Yoshua Budiman Paramita Harahap, “Liberatio Communio: The Ecclesiological Identity of
Sadrach’s Javanese Community,” International Bulletin of Mission Research 41, no. 3 (2017): 1-10.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) |4



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 6, No 1, September 2023

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kepustakaan dan
Hermeneutik filosofis. Melalui metode kepustakaan, peneliti mengumpulkan literatur-
literatur yang terkait dengan kiprah Kia Sadrach dalam mendialogkan Injil dan budaya.
Berbagai sumber literatur tersebut dipandang sebagai teks sejarah dari para pembaca lain
yang memiliki berbagai pemahaman tentang pelayanan Sang Kiai pada masanya. Teks-teks
sejarah tersebut dianalisis menggunakan content analisis, di mana peneliti berusaha
mengupas teks agar mendapat gambaran yang jelas tanpa campur tangan sang peneliti.®
Selain itu, saya menggunakan metode Hermeneutik Gadamer untuk melakukan dialog dan
membangun sintesis antara dunia teks, dunia pembaca, dan dunia pengarang sehingga dapat

menjadi pertimbangan bagi sebuah pemahaman masa kini.’

HASIL DAN PEMBAHASAN

Kiai Sadrach adalah sosok penginjil pribumi yang cukup berhasil pada masanya.
Kiprahnya dalam mewartakan Injil di tengah masyarakat Jawa Tengah telah dicatat dalam
sejarah. Menurut beberapa catatan sejarah, dalam jangka waktu hanya tiga tahun saja dia
telah berhasil membawa 612 orang Jawa kepada Kristus.*® Catatan lainnya menyatakan
bahwa dalam kurun waktu tahun 1870-1873'°, jumlah keanggotaan orang Kristen Jawa di
sekitar Keresidenan Banyumas hampir mencapai 2500.2° Bahkan menurut sumber lainnya,
semasa hidupnya Sadrach telah mempertobatkan 20.000 orang Jawa.?* Salah satu kunci
keberhasilan Sadrach dalam mewartakan Injil yang dicatat oleh beberapa dokumen sejarah
yaitu keterampilannya dalam mendialogkan Injil dengan budaya dalam budaya Jawa. Hidup
dan pelayanan Sadrach dalam mendialogkan Injil dan budaya tersebut rupanya menjadi
bahan kajian yang menarik dan perlu dibaca ulang dari zaman ke zaman agar selalu hidup,

relevan sampai kapan pun serta memberikan nilai tambah bagi pelayanan misi masa Kini.

6Ahmad Jumal, “Desain Penelitian Analisis Isi (Content Analysis),” ResearchGate, 2018, 5.

17 Kau Sofyan AP, Hermeneutika Gadamer Dan Relevansinya Dengan Tafsir, Jurnal Farabi, vol. 11,
2014, 115.

18 Guillot, Kiai Sadrach: Riwayat Kristenisasi Di Jawa, 80-81.

191 . Andriaanse, Sadrach’s Kring (Leiden, 1899), 67.

20 F, Lion Cachet, Een Jaar Op Reis in Dienst Der Zending (Amsterdam: J.A. Wormser, 1896), 276.

21 Cipta, “Membangun Komunitas Kristen Kang Mardika,” 66.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) |5



David Eko Setiawan, Jaka Maryanto:
Dialektika Injil dan Budaya: Membaca Ulang Kiprah Kiai Sadrach Melalui Lensa Hermeneutik Gadamer

Landa Wurung, Jawa Tanggung: Pembacaan Transformasi Radin Pada Masanya

Sadrach adalah laki-laki Jawa yang lahir pada tahun 1835 dan berasal dari keluarga
kelas bawah.?? Dia dilahirkan di sekitar daerah pantai Jawa tengah bagian utara.?®> Tempat
kelahirannya yang pasti tidak begitu jelas, namun ada beberapa catatan yang mengatakan
bahwa ia dilahirkan di Jepara,?* Demak,? dan desa Luring dekat Semarang.?® Dia hidup di
tengah kemiskinan serta pendudukan Belanda atas sebagian besar wilayah Jawa. Keadaan
inilah yang membuatnya hidup terlunta-lunta akibat beratnya kehidupan pada masa itu.
Guillot menjelaskan bahwa Sadrach terlahir dengan nama kecil Radin.?” Nama ini telah
menunjukkan status sosialnya, karena pada masa itu nama laki-laki yang berakhiran in dan
perempuan yang berakhiran em dipakai di kalangan pedesaan.?® Selanjutnya Guillot
menjelaskan kemiskinan pada keluarga Radin dan beberapa hal yang melatar belakanginya
sebagai berikut:

“Miskinnya keluarga Radin, pada zaman itu, dan di daerah tersebut, bukanlah
suatu hal yang mengherankan. Sebenarnya sejak Kira-kira tahun 1840, daerah
utara Jawa Tengah mengalami depresi ekonomi yang sangat gawat. Hal ini
disebabkan karena beberapa faktor: peningkatan jumlah penduduk yang tajam
pada beberapa dasawarsa sebelumnya, panen padi yang gagal pada tahun 1843
dan 1851. Ditambah lagi dengan wabah tifus dan kolera. Dan akhirnya
pelaksanaan aturan Tanam Paksa terutama kopi dan tebu pada tanah yang tidak
begitu cocok. Keadaan ini menjadi begitu gawat karena banyak penduduk yang
meninggal akibat wabah penyakit atau kelaparan.”?°

Dari kutipan di atas tampak bahwa masa kecil Sadrach penuh dengan kesulitan baik
dari sisi sosial, ekonomi maupun politik. Dan rupanya berbagai kesulitan tersebut telah
melahirkan pergumulan batin pada Radin, sehingga akhirnya ia pun meninggalkan orang tua
dan desanya untuk mengadu nasib di wilayah lain seperti kebanyakan orang pada masa itu.*°
Selain motif mengadu nasib, rupanya pada masa itu tidaklah asing bagi seorang muda
mengadakan suatu perjalanan atau dalam bahasa Jawa sering disebut lelono broto untuk
mencari orang yang lebih tua dan menjadikannya sebagai guru agar dapat membimbingnya

22 Harahap, “Liberatio Communio: The Ecclesiological Identity of Sadrach’s Javanese Community,”

23 pPartonadi, Komunitas Sadrach Dan Akar Kontekstualnya: Suatu Ekspresi Kekristenan Pada Abad
XIX, 60.

24 Andriaanse, Sadrach’s Kring, 4.

25 Cachet, Een Jaar Op Reis in Dienst Der Zending, 36.

% petrus Heyting dalam Partonadi, Komunitas Sadrach Dan Akar Kontekstualnya: Suatu Ekspresi
Kekristenan Pada Abad XIX, 1.

21 C. Guillot, Kiai Sadrach: Riwayat Kristenisasi Di Jawa (Grafiti Pers., 1981), 55.

28 1hid.

2 bid., 55-56.

% bid., 56.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) |6



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 6, No 1, September 2023

memperoleh kebijaksanaan (ngelmu).3! Hal ini diperjelas oleh manuskrip Yotam, putra
Sadrach yang dikutip oleh Guillot bahwa Radin berkelana dalam rangka memenuhi
panggilan agama untuk mencari kebenaran dan bukan sekedar untuk memenuhi kebutuhan
hidupnya.?

Ziarah batin dalam lelono broto tersebut, rupanya telah memperjumpakan Radin
dengan banyak tokoh spiritual yang memperkaya khazanah spiritualitasnya. Setelah ia
nyuwito (mengabdi untuk memperoleh perlindungan) pada keluarga Muslim yang tak
memiliki anak namun kaya, Radin mulai melanjutkan perjalanan spiritualnya dengan
bertemu sorang guru ngelmu yang bernama Kurmen alias Sis Kanoman.*® Beberapa catatat
menjelaskan tentang jati diri Sis Kanoman itu. Partondi menyebutnya sebagai guru ngelmu
yang dijumpai oleh Radin di Semarang.3* Sedangkan Adriaanse dan Jansz menyebutnya
sebagai sosok yang kurang baik, namun ini juga dilatar belakangi pandangan umum pada
masa itu dari para misionaris Mennonite yang memang kurang menghargai guru Jawa.®®
Selanjutnya, Cipta mengidentifikasinya sebagai priayi asal Semarang yang telah mengasuh
Radin sejak kecil, dan memperkenalkannya pada ajaran dasar Islam dan pondok pesantren
Tebu Ireng di Jombang sebagai tempat penggemblengan dirinya.3® Siapa pun Sis Kurnamen
itu, yang jelas dia adalah salah satu tokoh spiritual yang berperan sebagai guru ngelmu Radin
dalam masa lelono broto.

Singgih mencatat beberapa tempat dan tokoh yang pernah dikunjungi dan dijumpai
oleh Radin semasa lelono broto antara lain;*’ Pertama, Mojowarno, yang pada masa itu
terkenal sebagai desa Kristen. Desa ini berada di wilayah Jombang, Jawa Timur. Meskipun
Radin berada di tengah-tengah desa Kristen, namun dia belum memutuskan untuk menjadi
Kristen dan bergabung dengan orang-orang Kristen di Mojowarno. Kedua, Ponorogo.
Setelah ia memperdalam ajaran Islam di Jombang di sebuah pondok pesantren, Radin
kemudian berpindah ke Ponorogo, wilayah yang terletak di perbatasan Jawa Timur dan Jawa
Tengah, untuk memperdalam keislamannya. Ketiga, Semarang. Di sini Radin tinggal di
Kauman untuk belajar lebih dalam tentang agama Islam. Radin tinggal bersama para Haji

31 Singgih, “A Postcolonial Biography of Sadrach: The Tragic Story of an Indigenous Missionary,”
369.

32 Manuskrip Yotam dalam Guillot, Kiai Sadrach: Riwayat Kristenisasi Di Jawa, 56.

3 1hid.

34 partonadi, Komunitas Sadrach Dan Akar Kontekstualnya: Suatu Ekspresi Kekristenan Pada Abad
XIX, 64.

3 Adriaanse dan Jansz dalam Guillot, Kiai Sadrach: Riwayat Kristenisasi Di Jawa, 57.

% Cipta, “Membangun Komunitas Kristen Kang Mardika,” 68.

37 Singgih, “A Postcolonial Biography of Sadrach: The Tragic Story of an Indigenous Missionary,”
370-371.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) |7



David Eko Setiawan, Jaka Maryanto:
Dialektika Injil dan Budaya: Membaca Ulang Kiprah Kiai Sadrach Melalui Lensa Hermeneutik Gadamer

dan orang-orang Arab, serta menambahkan nama “Abas” di belakang namanya untuk
menunjukkan bahwa dirinya adalah orang Islam yang taat. Di sini pula ia bertemu dengan
mantan gurunya yaitu Kurmen yang telah menjadi Kristen setelah kalah dalam perdebatan
dengan Kiai Tunggul Wulung. Rupanya Radin akhirnya juga bertemu dengan Kiai Tunggul
Wulung di Semarang. Dia adalah seorang guru Kristen yang melayani di sekitar Jawa
Tengah Utara (Daerah Muria). Semenjak diperkenalkan oleh Kurmen kepada Kiai Tunggul
Wulung, Radin Abas mulai mengenal Kekristenan dengan lebih dekat. Bahkan bukan itu
saja, hubungan keduanya menjadi sangat erat, hingga pada tahun 1863 Kiai Tunggul Wulung
membawa Radin Abas ke Batavia untuk bertemu pejabat tinggi Belanda bernama Anthing.
Kemudian Radin Abas tinggal di rumah Anting dan akhirnya dia menjadi salah satu
asistennya. Di Batavia inilah kemudian Radin Abas pada tanggal 14 April 1867 dibaptis dan
memperoleh nama baptisan Sadrach. Baptisan Sadrach yang dilakukan oleh Pendeta Ader
di Portugeesche Buitenkerk , sebuah gereja tua dari akhir abad-17 di belakang Stasiun Kota
Batavia,® menjadi titik awal pelayanannya dalam menyebarkan Injil hingga akhirnya
Sadrach dapat membangun komunitas jemaat yang disebut Golongane Wong Kristen Kang
Mardika®® dan membangun gedung gereja sendiri pada tanun 1871 di desa Karangjasa.
Transformasi pada Sadrach rupanya menimbulkan polemik di dalam masyarakat
pada masa itu, baik di kalangan orang Belanda maupun orang Jawa. Polemik ini sebenarnya
disebabkan pandangan yang umum pada waktu itu bahwa status sosial orang Belanda lebih
superior dibanding dengan orang pribumi. Pandangan ini kemudian menghasilkan
pembacaan yang negatif dalam lingkungan orang Jawa terhadap pertobatan seorang Jawa
menjadi Kristen, sehingga mereka sering menyindir orang Jawa Kristen sebagai Landa
Wurung, Jawa Tanggung.** Arti dari sindiran ini adalah batal menjadi orang Belanda, tetapi
juga tidak lagi menjadi orang Jawa sepenuhnya.*? Rupanya hal inilah yang melatarbelakangi
Sadrach untuk tetap berpijak dalam kejawaannya dalam menyebarkan Injil agar stigma
bahwa Kristen adalah agamane wong Londo dapat dihapus di kalangan orang Jawa.*
Memang harus diakui bahwa Sadrach tidak dapat terhindar dari lingkaran orang Kristen

asing, sebagai contoh Anthing, misionaris Poensen, dan suami-istri Philips,* namun disisi

38 Guillot, Kiai Sadrach: Riwayat Kristenisasi Di Jawa, 63.
39 Harahap, “Liberatio Communio: The Ecclesiological Identity of Sadrach’s Javanese Community,”

2.

40 Partonadi, Komunitas Sadrach Dan Akar Kontekstualnya: Suatu Ekspresi Kekristenan Pada Abad
XIX, 75.

41 1bid., xv.

42 |bid.

4 1bid., xvi.

4 Guillot, Kiai Sadrach: Riwayat Kristenisasi Di Jawa, 68.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) |8



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 6, No 1, September 2023

lain dia juga memperteguh dirinya sebagai penginjil pribumi yang rindu mardiko dalam
mengelola jemaat di Karajasa dengan terus mempertahankan kejawaannya. Kiai Sadrach
hadir sebagai sosok yang merdeka dari stigma Landa Wurung, Jawa Tanggung dengan tetap

mempertahankan jati dirinya sebagai orang Jawa, dalam menghayati imannya.

Dialog Injil dengan Budaya: Kontekstualisasi Sadrach melalui Kebudayaan Jawa

Kiai Sadrach rupanya memiliki cara yang menarik dalam mewartakan Injil kepada
masyarakat Jawa pada masa itu. Selain menggunakan metode berdebat dengan para Kiai
yang berpengaruh,® ia juga memilih menjelaskan kebenaran Injil kepada para pendengarnya
melalui budaya. “Dalam mengembangkan ajaran Kristen, Sadrach pandai menemukan kata-
kata yang menyentuh perasaan orang-orang Jawa.” Ujar Drewes yang dikutip oleh Guillot.*®
Pada masa itu, posisinya sebagai guru ngelmu menjadi penentu keberhasilannya dalam
mendialogkan Injil dengan budaya di tengah masyarakat Jawa.

Sebagai contoh, ketakutan masyarakat terhadap kekuatan roh-roh jahat yang
menguasai lahan-lahan pertanian, dijawab melalui pelayanan Kiai Sadrach yang
membebaskan. Dengan mantra atas nama Tritunggal Kiai Sadrach membebaskan lahan-
lahan “angker” dan juga menyembuhkan berbagai penyakit. Adriaanse menyebutkan mantra
tersebut sebagai berikut: “Atas nama Bapa, Putra dan Roh Suci. Hindarkanlah kami dari
seluruh marabahaya, dari racun tanaman, dari racun yang dibuat oleh manusia. Hai tanah
yang berhantu, hilanglah kekuatanmu....”*’ Di Karangjasa, Kiai Sadarch malah dengan
berani menyewa sawah-sawah yang diyakini dihuni oleh kekuatan roh-roh jahat, lalu lahan-
lahan itu dibebaskan dari kekuatan tersebut, bahkan pendapat umum yang mengatakan
barang siapa yang berani menyewa dan menggarap sawah-sawah tersebut akan kena
musibah, dipatahkan olehnya.*® Akibatnya masyarakat memandang Sadrach sebagai guru
linuwih yang kebal serta memiliki kharisma dari Tuhan untuk melakukan mukjizat dan
keajaiban.*® Penggunaan matra yang dimodifikasi dengan nama Allah Tritunggal rupanya
menjadi media yang lebih relevan bagi masyarakat Jawa pada masa itu.

Selain itu, Kiai Sadrach juga menggunakan sebagian tradisi masyarakat Jawa untuk
mewartakan kebenaran Injil. Sebagai contoh, tradisi tanam padi yang biasa dilakukan oleh

para penduduk diubahnya menjadi media untuk menarasikan kisah tentang Adam serta

4 Guillot, Kiai Sadrach: Riwayat Kristenisasi Di Jawa, 79.

46 Drewes dalam Ibid., 174.

47 Adriaanse dalam Guillot, 198.

48 Partonadi, Komunitas Sadrach Dan Akar Kontekstualnya: Suatu Ekspresi Kekristenan Pada Abad
XIX, 76.

4 Andriaanse, Sadrach’s Kring, 69.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|9



David Eko Setiawan, Jaka Maryanto:
Dialektika Injil dan Budaya: Membaca Ulang Kiprah Kiai Sadrach Melalui Lensa Hermeneutik Gadamer

menaikkan doa-doa yang telah digubah oleh Kiai Sadrach. Adriaanse mencatat tradisi
tersebut yang masih dipelihara oleh orang-orang Jawa yang dipertobatkan oleh Sadrach:

“Ketika orang-orang Kristen itu mau menanam padi, pemimpin kelompok
membaca Kitab Suci dan menyanyikan Mazmur 104... Sang pemimpin
menceritakan bagaimana Adam adalah orang yang pertama menaburkan benih.
Lalu, dengan mengucapkan doa-doa yang digubah Sadrach, mereka memohon
berkah Tuhan untuk sawah yang akan mereka garap.”*

Disamping contoh-contoh di atas, Kia Sadrch juga melanggengkan sebagian budaya
Jawa lainnya demi usahanya mendialogkan Injil dengan budaya mereka. Upacara sedekah
bumi, selametan, pemberian keris kepada para penatua jemaat, bangunan gereja yang lebih
menyerupai masjid, kebaktian beralaskan tikar anyaman yang kasar, penggunaan bedug dan
kentongan di gereja, busana Jawa yang dipakai oleh jemaat sewaktu beribadah, penggunaan
tembang kinanthi dalam menyampaikan Sepuluh Hukum Allah, Pangakuan Iman Rasuli
yang ditulis dengan menggunakan puisi Jawa, tembang mocopat, merupakan bukti
kesadaran Sadrach akan kebanggaannya sebagai seorang Jawa Kristen yang mardiko dalam
menghayati imannya yang baru.>

Kepedulian Sadrach terhadap local wisdom berakar pada keinginannya untuk tetap
menjaga jati dirinya sebagai orang Jawa. Dia ingin supaya orang Jawa dapat menghayati
Injil sesuai dengan latar belakang budayanya. Di samping itu, pada Sadrach juga terdapat
semacam kebanggaan akan kepribadian Jawa yang semakin besar dari hari ke hari, justru
karena sering dihina dan disakiti oleh kebanyakan orang Eropa.®? Namun demikian, Sadrach
tetap menolak budaya yang tidak selaras dengan kebenaran Injil. Seperti yang diungkapkan
oleh Guillot bahwa Sadrach melarang orang Jawa Kristen yang dimenangkannya menghadiri
pertunjukan wayang kulit dan tayuban yang dahulu mereka sering saksikan, serta tradisi
ruwahan, yaitu pergi ke makam para leluhur pada saat sebulan Ramadan untuk
membersihkan area makam dan berdoa bagi mereka.>® Terlihat di sini bahwa Sadrach tidak
sekedar adaptif namun juga korektif terhadap masalah-masalah tentang iman dan
kebudayaan. Sikapnya yang selektif menunjukkan kemandiriannya dalam menghayati iman
dalam budaya Jawa. Menurutnya, tidak sepenuhnya lokal wisdom dapat menopang berita
Injil, bagi Sadrach terdapat unsur-unsur yang harus dipilah dan dipilih agar tidak mendistorsi

kebenaran Injil.

% bid., 374.

51 Guillot, Kiai Sadrach: Riwayat Kristenisasi Di Jawa, 198-199; Partonadi, Komunitas Sadrach Dan
Akar Kontekstualnya: Suatu Ekspresi Kekristenan Pada Abad XIX, 151-161.

52 Guillot, Kiai Sadrach: Riwayat Kristenisasi Di Jawa, 200.

% bid., 199.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 10



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 6, No 1, September 2023

Realitas di atas tampak jelas dalam komunitas jemaat Sadrach yang disebut sebagai
Golongane Wong Kristen kang Mardiko.>* Mereka adalah sekumpulan orang Kristen Jawa
hasil pelayanan Kiai Sadrach yang terpusat di Karangjasa. Menurut Partonadi, Karangjasa
adalah desa pertama tempat Sadrach bebas mendirikan sebuah jemaat Jawa Kristen
setempat, dan dalam perkembangan selanjutnya tempat ini menjadi pusat jemaat Sadrach,
penentu kebijakan dan strategi kegiatan pekabaran Injil.>®> Di tempat ini tampak jelas
bagaimana Sadrach berusaha mendialogkan kebenaran Injil dengan budaya yang masih
dipegang oleh masyarakat Jawa. Sebagai contoh, pada masyarakat Jawa dikenal adanya
tradisi ngalimani dan mitoni/tingkeb. Kedua tradisi tersebut terkait dengan wanita yang
sedang mengalami kehamilan yang pertama. Bagi masyarakat Jawa kehamilan yang pertama
dianggap peristiwa penting, sebab hal itu menandakan akan hadirnya generasi penerus baru
dan hilangnya aib mandul yang dapat menyebabkan perceraian atau poligami.>® Tradisi
ngalimani ditujukan bagi janin yang telah menginjak bulan kelima sedangkan tradisi
mitoni/tingkeb dilakukan untuk janin yang telah menginjak bulan ketujuh. Biasanya tradisi
ini dilakukan untuk menjaga janin dari gangguan roh jahat. Oleh Sadrach, tradisi ini tetap
dilakukan namun dalam bentuk yang lebih sederhana, di mana hidangan (sajen) dan pesta
Jawa yang mahal diganti dengan resepsi kecil untuk para tetangga dan para Imam mewakili
tuan rumah dalam menjelaskan maksud pertemuan tersebut kemudian diisi dengan doa
permohonan perlindungan dan ucapan syukur kepada Tuhan bagi janin yang sedang
dikandung oleh sang ibu.>’

Beberapa tradisi lain yang masih dipertahankan namun di dalamnya telah diubah
dengan unsur-unsur Kekristenan oleh Sadrach antara lain; Tradisi slametan yang biasanya
digunakan memperingati siklus hidup orang Jawa, namun di dalamnya diganti dengan
resepsi kecil yang dipimpin oleh seorang Imam Kristen dan dipanjatkan doa kepada Tuhan
Yesus Kristus. Selanjutnya tradisi sunatan tetap digunakan bukan lagi sebagai tanda
mengislamkan seseorang namun menjadi seorang anak menginjak usia akil balig.
Penggunaan doa, bunga dan sejenis slametan untuk memperingati orang yang sudah

meninggal rupanya juga masih dipertahankan, namun motifnya berbeda yaitu untuk

54 Harahap, “Liberatio Communio: The Ecclesiological Identity of Sadrach’s Javanese Community,”

55 Partonadi, Komunitas Sadrach Dan Akar Kontekstualnya: Suatu Ekspresi Kekristenan Pada Abad
XIX, 71.

% Ibid., 170.

57 Ibid., 170-171.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) |11



David Eko Setiawan, Jaka Maryanto:
Dialektika Injil dan Budaya: Membaca Ulang Kiprah Kiai Sadrach Melalui Lensa Hermeneutik Gadamer

menentang tuduhan yang dilontarkan kepada orang Krsiten Jawa bahwa mereka dikuburkan
seperti anjing.*®

Beberapa contoh di atas membuktikan bahwa Kiai Sadrach adalah sosok yang sangat
peka terhadap budayanya serta mampu “membumikan” Injil dalam wawasan dunia orang
Jawa pada masa itu. Dialog Injil dan budaya menjadi strategi yang sangat jitu dalam
mengembangkan jemaat. Tetap seperti yang dikatakan oleh Harahap bahwa salah satu kunci
keberhasilan dari penginjilan di Jawa waktu itu adalah melalui strategi yang peka terhadap
budaya lokal.>® Kepekaan inilah yang membuat komunitas Sadrach berkembang begitu cepat
sampai berjumlah 5.000 anggota.®® Dan angka ini terus bertambah hingga mencapai 9.000
anggota pada tahun 1924.%! Tepat seperti yang dikatakan Sumartana bahwa berkembangnya
Injil di Jawa disebabkan karena para penginjil melakukan inkulturasi, yaitu usaha
menggunakan bahasa, budaya, dan cara berpikir lokal sebagai medium untuk memberitakan
pesan Injil.%? Bagi Kiai Sadrach usaha ini bukan sekedar strategi namun juga kesadaran yang
tinggi akan jati dirinya sebagai orang Jawa yang perlu menghayati imannya melalui budaya
yang dia junjung tinggi. Meskipun usaha ini mendapat tuduhan dari para penginjil Belanda
masa itu sebagai bentuk sinkretisme yang dapat melemahkan kebenaran Injil.®3 Namun
demikian, melalui Golongane Wong Kristen kang Mardiko, Kiai Sadrach membuktikan
bahwa hal itu tidak benar, malahan berita Injil dapat dihayati melalui pola pikir masyarakat
Jawa pada masa itu hingga akhirnya bertumbuh dengan pesat melampaui usaha pemberitaan

Injil yang dilakukan oleh para penginjil Belanda.®*

Pembacaan Ulang Kiprah Kiai Sadrach Melalui Lensa Hermeneutik Filosofis
Gadamer

Hans-Georg Gadamer adalah salah satu filsuf terkemuka abad ke-20. Pemikirannya
tentang Hermeneutika sering disebut sebagai Hermeneutik Dialogis.®® Bagi Gadamer

penafsiran lebih merupakan usaha untuk memahami dan menginterpretasi sebuah teks, baik

%8 bid., 174.

% Harahap, “Liberatio Communio: The Ecclesiological Identity of Sadrach’s Javanese Community,”
4.

60 Jan Sihar Aritonang and Karel Adriaan Steenbrink, A History of Christianity in Indonesia (Brill:
Brill, 2008), 642.

61 L Herwanto, Pikiran Dan Aksi Kiai Sadrach: Gerakan Jemaat Kristen Jawa Merdeka (Jogjakarta:
Matabangsa, 2002), 61.

62 T Sumartana, Missions at the Crossroads: Indigenous Churches, European Missionaries, Islamic
Association, and Socio-Religious Change in Java, 1812-1936 (Jakarta: PT. BPK Gunung Mulia, 1994), 338.

& hid.

6 partonadi, Komunitas Sadrach Dan Akar Kontekstualnya: Suatu Ekspresi Kekristenan Pada Abad
XIX, 77.

8 Sofyan AP, Hermeneutika Gadamer Dan Relevansinya Dengan Tafsir, 11:112.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) |12



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 6, No 1, September 2023

teks keagamaan maupun lainnya seperti seni dan sejarah.®® Menurut Gadamer, teks tidak
hanya dipahami dalam bentuk tulisan, tetapi realitas kehidupan juga dapat disebut sebagai
teks.%” Sejarah sebagai wujud realitas kehidupan masa lampau, dapat diperlakukan sebagai
teks yang diberi makna proyektif untuk memandang ke masa depan.®® Agar mendapatkan
pemahaman yang benar terhadap sebuah teks, Gadamer menekankan pentingnya dialektika
dengan mengajukan banyak pertanyaan.®®

Terkait dengan pemahaman, Gadamer berpendapat bahwa untuk mencapai hal
tersebut secara benar maka seorang penafsir harus melakukan dialog dan membangun
sintesis antara dunia teks, dunia pengarang dan dunia pembaca, ketiganya memiliki konteks
masing-masing serta harus menjadi pertimbangan bagi penafsir dalam memahami teks.”
Untuk memperoleh pemahaman yang maksimal maka Gadamer mengusulkan beberapa teori
berikut:"* Pertama, prasangka hermeneutik. Gadamer berpendapat bahwa pemahaman kita
masa sekarang tidak dapat dilepaskan dari konsep-konsep yang sebelumnya ada.
Pemahaman sebenarnya adalah upaya mencapai kesepahaman; pemahaman adalah
memadukan dan menyatukan kedua pihak di satu titik kesepakatan. Sorang penafsir harus
menyadari adanya keterlibatan prasangka yang tidak dapat dihindari dalam proses
menafsirkan. Prasangka bukanlah subjektivitas bukan pula relativitas, namun benar-benar
terbentuk karena tradisi dan kebudayaan seseorang yang selalu membentuknya. Gadamer
berpendapat bahwa prasangka berpotensi mengandung sisi positif sekaligus negatif, maka
dari itu mesti direhabilitasi. Prasangka yang bagaimanakah yang perlu dipertimbangkan
dalam penafsiran? Gadamer menjawab bahwa terdapat dua bentuk prasangka yaitu
legitimate prejudice (prasangka yang sah) dan arbitrary prejudice (prasangka yang tidak
berdasarkan akal sehat). Hanya legitimate prejudice sajalah yang bisa diterima dalam proses
pencarian makna yang objektif. Menurut Gadamer legitimate prejudice diperoleh melalui
pengambilan jarak sementara (temporal distance) dari objek, namun ini bukanlah
pengasingan. Proses ini berlangsung terus menerus melalui dialektika terhadap dunia teks,

dunia penulis dan dunia pembaca.

% E Sumaryono, Hermeneutika Sebuah Metode Filsafat (Yogyakarta: Kanisius, 1993), 63.

67 Gadamer dalam Latuheru, Lattu, and Tampake, “PANCASILA SEBAGAI TEKS DIALOG
LINTAS AGAMA DALAM PERSPEKTIF HANS-GEORG GADAMER DAN,” 154,

6 Gadamer dalam lbid.

% Faisal Attamimi, “Hermeneutika Gadamer Dalam Studi Teologi Politik,” HUNAFA: Jurnal Studia
Islamika 9, no. 2 (2012): 329.

0 Gadamer dalam Sofyan AP, Hermeneutika Gadamer Dan Relevansinya Dengan Tafsir, 11:115.

"Gadamer dalam lbid., 11:115-117.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) |13



David Eko Setiawan, Jaka Maryanto:
Dialektika Injil dan Budaya: Membaca Ulang Kiprah Kiai Sadrach Melalui Lensa Hermeneutik Gadamer

Kedua, lingkaran hermeneutika. Teori ini berpendapat bahwa “mengerti” merupakan
proses yang melingkar yang artinya dalam menafsirkan suatu teks, seorang penafsir tidaklah
dalam posisi kosong, namun dia telah memiliki serangkaian pra-pemahaman yang
membimbingnya kepada suatu pengertian. Menurut Gadamer pemahaman merupakan suatu
yang bersifat historis, dialektik dan sekaligus merupakan peristiwa kebahasaan sehingga
penafsir perlu untuk memperhatikannya agar diperoleh pemahaman yang benar.

Ketiga, “Aku-Engkau” menjadi “Kami”. Gadamer berpendapat bahwa ketika
seorang penafsir berusaha memahami sebuah teks, maka diperlukan proses dialog. Proses
dialog itu terjadi antara “subyek-obyek™ atau “aku-engkau”. Proses itu dinyatakan produktif
bila formulasi “aku-engkau” telah hilang dan digantikan dengan “kami”. Bagi Gadamer
hadirnya “kami” belum menjadi penentu utama terjadinya pemahaman yang benar, sehingga
untuk sampai ke situ diperlukan peleburan “kami” pada substansi yang didialogkan. Dengan
kata lain, untuk mendapatkan pemahaman yang benar diperlukan partisipasi yang maksimal.

Keempat, hermeneutika dialektis. Menurut Gadamer terciptanya hermeneutik yang
lebih luas merupakan keniscayaan karena dalam menafsir sebuah teks akan terjadi proses
dialog antara pembaca dan teks. Di dalam proses ini akan diikuti pula peleburan horizon-
horizon (Fusion of Horizons) dari keduanya sehingga membentuk horizon baru yang lebih
luas menuju kepada pemahaman yang benar. Gadamer berpendapat bahwa efek sejarah telah
memberikan pengaruh kepada para penafsir memiliki pra-paham atau presuposisi sebelum
menafsirkan sebuah teks. Bahkan hadirnya sebuah teks tidak lepas dari efek sejarah yang
telah membentuk horizon-horizon di dalamnya. Gadamer menjelaskan bahwa peleburan ini
telah mengandaikan teks sebagai partner percakapan untuk mencapai kesepahaman bersama
menuju pemaknaan yang baru.

Selanjutnya, berdasarkan keempat teori di atas, saya berusaha untuk membaca ulang
kiprah Kiai Sadrach, khususnya perannya dalam mendialogkan Injil dan budaya pada
masyarakat Jawa. Hal ini saya lakukan mengingat masih diperlukannya kesepahaman pada
masa Kini tentang pokok persoalan yang sedang dibahas yaitu dialektika Injil dan budaya.
Dialektika Injil dengan budaya rupanya tidak akan pernah habis dan terus akan menjadi
diskursus dan praksis yang “membayang-bayangi” gereja. Seperti yang diungkapkan
Sastrokasmojo bahwa semenjak lahirnya Gereja Kristen Jawa (GKJ) sampai pada
perkembangannya, Injil dan budaya menjadi dialektika yang tidak pernah berhenti.”? Antara

2Padmono Sastrokasmojo dalam Uri Christian Sakti Labeti, “Pandangan Gereja Kristen Jawa (GKJ)
Terhadap Budaya Dalam Konteks Masyarakat Jawa,” Jurnal Teologi Berita Hidup 4, no. 1 (2021): 62,
http://www.ufrgs.br/actavet/31-1/artigo552.pdf.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 14



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 6, No 1, September 2023

konsep ajaran gereja dengan praktik adat-istiadat orang-orang Kristen Jawa sering kali
menjadi dua kutub yang paradoks.”® Hal inilah yang mendorong saya untuk mencoba
mencari kesepahaman tentang dialektika Injil dan budaya melalui pembacaan ulang Kiai
Sadrach dengan menggunakan lensa hermeneutika Gadamer.

Gadamer berpendapat bahwa penafsir tidak pernah dapat lepas dari prasangka atau
pra-pemahaman.’® Dalam memahami kolonialisme pada masa hidup Kiai Sadrach, saya pun
memiliki prasangka yang dibentuk dari berbagai sumber informasi sejarah tentang
pendudukan Belanda di Indonesia selama 450 tahun. Penjajahan tersebut telah
menghancurkan sendi-sendi kehidupan masyarakat Indonesia. Kondisi ini juga diungkapkan
oleh Guillot bahwa pada tahun 1840-1851, situasi di Jawa Tengah sangat memprihatinkan
karena terjadi depresi ekonomi, gagal panen serta kebijakan tanam paksa yang semakin
memperburuk keadaan waktu itu.”® Di sisi lain, ada sebagian besar orang Belanda yang
beranggapan bahwa kebudayaan orang Eropa jauh lebih unggul dari pada orang Jawa
sehingga mereka berusaha untuk menyingkirkannya. Hal ini tampak dari sikap para zending
Belanda yang menolak budaya orang Jawa karena dianggap berbau okultisme dan kekafiran,
sehingga mereka dengan tegas melarang para petobat baru mempraktikkan adat istiadat dan
tradisinya. Kondisi ini rupanya juga disikapi oleh masyarakat Jawa dengan memberikan
sindiran tajam kepada para petobat baru tersebut dengan sebutan Landa wurung, Jawa
tanggung. Berbagai prasangka tersebut membawa saya kepada penafsiran seputar kehidupan
Sadrach. Rupanya, dialektika Injil dan budaya dalam pelayanan Kiai Sadrach tidak dapat
dilepaskan dari konteks jamannya. Sadrach tidak ingin terjebak dalam dualisme masyarakat
pada waktu itu, yaitu dominansi kolonialisme yang ingin menyingkirkan budaya lain dan
inferioritas masyarakat Jawa sebagai komunitas jajahan. Melalui pelayan Sadrach tampak
bahwa dia tetap hadir dengan kebanggaan terhadap jati dirinya sebagai orang Jawa namun
disamping itu dia tetap mampu bekerjasama dengan orang-orang asing seperti Anthing,
misionaris Poensen, dan suami-istri Philips. Sikap ini menjadikannya sebagai penginjil
Pribumi yang terampil dalam mendialogkan Injil dengan budaya sekaligus mampu untuk
membangun kerjasama yang baik dengan pihak-pihak lain. Hal inilah yang kemudian

menjadi salah satu kunci keberhasilannya mengembangkan jemaat di Karangjasa.

8 1hid.

™ Gadamer dalam Hendra Kaprisma, “Cakrawala Historis Pemahaman : Wacana Hermeneutika Hans-
Georg Gadamer,” Literasi 1, no. 2 (2011): 248.

s Guillot, Kiai Sadrach: Riwayat Kristenisasi Di Jawa, 56.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) |15



David Eko Setiawan, Jaka Maryanto:
Dialektika Injil dan Budaya: Membaca Ulang Kiprah Kiai Sadrach Melalui Lensa Hermeneutik Gadamer

Kepedulian Sadrach terhadap budaya Jawa rupanya merupakan hasil asimilasi
pandangan-pandangan yang ia peroleh saat melakukan lelono broto. Di sinilah dia bertemu
dengan beberapa tokoh Jawa maupun asing yang menjunjung tinggi budaya Jawa. Sebut saja
beberapa tokoh tersebut antara lain; Sis Kanoman yang terkenal sebagai guru ngelmu Jawa
yang kemudian menjadi ayah angkatnya, Coolen seorang penginjil Belanda yang sangat
menjawa dalam menyebarkan Injil, Tunggul Wulung sorang pandito dan mistikus Jawa dari
gunung Kelud. Perjumpaan dan berbagai percakap dengan mereka rupanya telah membentuk
horizon baru pada dirinya, yaitu kepekaan dan kemandirian berbudaya. Menurut Gadamer
Horizon merupakan jangkauan penglihatan partikularif penafsir, dimana ini merupakan
bentuk akhir dari konsep pra pemahaman atau situasi hermeneutis.”® Melalui peristiwa
lelono broto, Radin yang berasal dari keluarga Jawa telah diperkaya dengan pra-
pemahamannya melalui peleburan horizon-horizon dengan beberapa tokoh yang memiliki
berbagai cakrawala tentang budaya Jawa. Yang menarik, perjumpaannya dengan Coolen
semakin menguatkan keyakinannya bahwa budaya Jawa tidak serendah yang dipikirkan oleh
orang-orang Belanda. Coolen adalah pendahulu Sadrach dalam mewartakan Injil kepada
orang Jawa.’” Dia bukan orang Belanda asli, ayahnya berdarah Rusia campuran Belanda dan
ibunya seorang Jawa asli.”® Namun demikian pada paruh terakhir usianya, Coolen
mengambil keputusan untuk hidup sebagai orang Jawa, di antara orang Jawa tanpa
melupakan statusnya sebagai orang Belanda.”® Selain itu Kekristenan yang pada masa itu
dianggap sebagai agama Belanda, oleh Coolen diajarkan melalui berbagai tradisi dan budaya
Jawa.®°. Desa Ngoro di Jawa Timur menjadi saksi pelayanan Coolen dalam mendialogkan
Injil dengan budaya Jawa. Kehidupan Coolen rupanya telah menjadi “kesadaran akan
sejarah-berdampak™ (Wirkungsgeschichtlices Bewusstsein) bagi Sadrach khususnya dalam
menyikapi dialektika Injil dan budaya. Gadamer menyebut Wirkungsgeschichtlices sebagai
realitas sejarah yang merupakan tempat sejarah perealisasian.®! Dia berpendapat bahwa
adanya hubungan reflektif dari sejarah dalam kaitannya dengan pemahaman.®? Artinya, pada
satu sisi kita dapat memahami, mengkritisi dan mengasimilasi sesuatu namun di sisi lainnya

kita juga membiarkan pengalaman masa lalu memberikan pengertian tentang diri Kita serta

6 Gadamer dalam Halomoan Alfian Londok, “Kontribusi Hermeneutik Hans-Georg Gadamer Bagi
Dialog Antaragama Di Indonesia,” SANJIWANI: Jurnal Filsafat 13, no. 2 (2022): 183.

7 Guillot, Kiai Sadrach: Riwayat Kristenisasi Di Jawa, 31-42.

8 bid., 31.

™ 1bid., 32.

& |bid., 34.

81 Gadamer dalam Inyiak Ridwan Muzir, Hermeneutika Filosofis Hans-Georg Gadamer (Sleman:
AR-RUZZ MEDIA, 2020), 138.

82 Darmaji, “Dasar-Dasar Ontologis Pemahaman Hermeneutik Hans-Georg Gadamer,” 471.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 16



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 6, No 1, September 2023

menempatkannya dalam suatu perspektif tertentu.3® Dan inilah yang terjadi pada Kiai
Sadrach, pengalaman masa lalunya dengan para tokoh yang juga sama-sama bergelut dengan
dialektika Injil dan budaya telah menjadi Wirkungsgeschichtlices Bewusstsein baginya.

Selanjutnya, terdapat keistimewaan dalam diri Kiai Sadrach ketika mendialogkan
Injil dan budaya. Salah satunya adalah kemampuannya untuk menyaring budaya tersebut.
Di dalam dirinya terdapat kemampuan untuk memahami adanya budaya yang harus ditolak
sebab dapat mendistorsi pesan Injil, sehingga tidak semuanya digunakan bahkan ia
cenderung melarang pengikutnya mempraktikan sebagian dari budaya itu. Menurut saya,
kemampuan Sadrach dalam menafsir ini merupakan bagian dari sebuah proses melingkar
dari pra-pemahaman yang ia miliki. Gadamer menyebutnya sebagai ‘“lingkaran
hermeneutis”.8* Latar belakangnya sebagai seorang Jawa dan pernah berguru dengan Sis
Kanomanan yang terkenal sebagai guru ngelmu kejawen, telah memperkaya pra-
pemahamannya tentang budaya Jawa. Selain itu berbagai pengalamannya saat lelono broto
semakin mematangkan pemahamannya dalam menyikapi budayanya sendiri. Terlebih saat
Kiai Sadrach telah menjadi tokoh penting di Karangjasa sebagai pemimpin komunitas
Golongane Wong Kristen kang Mardiko, pemahamannya yang tajam terhadap dialektika
Injil dan budaya semakin tampak. Dia mampu menyaring bahkan bertindak tegas terhadap
budaya yang bertentangan dengan nilai-nilai Injil. Sikapnya ini kemudian sangat dihargai
oleh para pengikutnya sehingga mereka rela untuk tidak lagi menonton pagelaran wayang
kulit, menikmati tayuban, dan melakukan tradisi ruwahan.

Terbentuknya komunitas Golongane Wong Kristen kang Mardiko di Karangjasa
merupakan wujud kepiawaian Kiai Sadrach dalam menyikapi dialektika Injil dan budaya.
Jika ditinjau berdasarkan teori Gadamer tentang “Aku-Engkau” menjadi “Kami”, tampak
jelas bahwa komunitas tersebut menjadi representasi peleburan Sadrach dan pengikutnya
pada substansi yang didialogkan yaitu Injil dan budaya Jawa. Menurut Gadamer proses
dialog akan menjadi produktif bila terjadi partisipasi aktif maksimal sehingga terjadi
peleburan antara penafsir dengan teks, obyek-subyek, “aku-engkau” menjadi kami, kami
pada substansi yang didialogkan.®> Golongane Wong Kristen kang Mardiko memiliki gaya

kebaktian dan sistem ritual sendiri yang terikat erat dengan tradisi Jawa yang ada.®® Sadrach

8 |hid.

8 Hans-Georg Gadamer, Truth and Method 2nd Revision Edition (English Trans. Joel Weinsheimer
& Donald G. Marshall) (New York: Continuum, 1999), 267.

8 Gadamer dalam Sofyan AP, Hermeneutika Gadamer Dan Relevansinya Dengan Tafsir, 11:115-
117.

8 Partonadi, Komunitas Sadrach Dan Akar Kontekstualnya: Suatu Ekspresi Kekristenan Pada Abad
XIX, 150.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 17



David Eko Setiawan, Jaka Maryanto:
Dialektika Injil dan Budaya: Membaca Ulang Kiprah Kiai Sadrach Melalui Lensa Hermeneutik Gadamer

dan komunitasnya tidak meninggalkan akar tradisi Jawa namun di sisi lain mereka juga
mampu menolak tradisi yang dapat mendistorsi Injil. Berkat kepiawaiannya dalam
membimbing anggota komunitasnya, jemaat Sadrach ini kemudian dikenal sebagai jemaat
yang sederhana, rendah hati, jujur, mandiri, tidak suka mengeluh, menolak candu, poligami,
pelacuran, dan menjadi warga teladan bagi desa yang lain.%’

Rupanya apa yang terjadi dalam jemaat Sadrach merupakan hasil “percakapan-
percakapan” panjang antara Injil dan budaya Jawa. Hadirnya Golongane Wong Kristen kang
Mardiko merupakan bagian dari kiprah Kia Sadrach dalam menafsir ulang tentang
perjumpaan Injil dan Budaya dan menghasilkan teologi kontekstual yang hadir dalam
keseharian masyarakat Kristen Jawa di Karangjasa. Inilah yang disebut Gadamer sebagai
“Hermencutika Dialektis” di mana penafsiran yang lebih luas terhadap sebuah teks
merupakan sebuah keniscayaan mengingat pada saat menafsir terjadi percakapan-
percakapan antara horizon penafsir dan horizon teks, melalui percakapan-percakapan ini
terjadilah Fusion of Horizons yang kemudian membentuk pemahaman baru yang lebih luas
atas pokok persoalan yang dipercakapkan.®

Dari hasil rereading terhadap kiprah dalam menyikapi dialektika Injil dan budaya
melalui lensa hermeneutik Gadamer didapatkan hasil sebagai berikut; Pertama, dialektika
Injil dan budaya dalam kiprah Kiai Sadrach telah membentuk kepribadian yang peka dan
selektif terhadap budaya. Kolonialisme yang cenderung memarginalkan kebudayaan
masyarakat terjajah telah memicu semangat Sadrach untuk menghargai kebudayaannya
sendiri bahkan ia mampu mendialogkan berbagai budaya dengan pesan Injil sehingga isi
pesan tersebut bukan menjadi “barang asing” bagi pendengarnya karena dikemas lebih
kontekstual. Kedua, ketrampilan Sadrach dalam mengontekstualisasikan Injil merupakan
suatu proses panjang dari Fusion of Horizons dari para pendahulunya yang telah berkiprah
dalam dialektika Injil dan budaya. Kiai Sadrach telah diperkaya pemahamannya saat ia
melakukan lelono broto hingga pertobatannya kepada Sang Kristus. Ketiga, penghargaan
Sadrach yang tinggi atas budayanya tidak serta merta membuat ia gagap dalam membangun
relasi dengan orang-orang asing di sekitarnya. Bahkan Sadrach mampu bekerja sama dengan
mereka untuk mengembangkan pelayanannya sampai terbentuk komunitas Golongane Wong
Kristen kang Mardiko. Dia mampu membuktikan bahwa dirinya bukanlah londo wurung,

jawa tanggung, namun ia adalah seorang guru ngelmu yang dapat membebaskan masyarakat

8 1bid., 180-181.
8 Gadamer dalam Darmaji, “Dasar-Dasar Ontologis Pemahaman Hermeneutik Hans-Georg
Gadamer,” 489.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 18



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 6, No 1, September 2023

dari ikatan tradisi yang salah dan membawa mereka pada kehidupan yang diubahkan dalam
Kristus. Keempat, penghayatan iman komunitas Golongane Wong Kristen kang Mardiko
menjadi contoh konkret bahwa “gap” antara Injil dan budaya dapat dijembatani secara arif

dan bijaksana bahkan dapat menghadirkan penghayatan iman yang lebih kontekstual..

KESIMPULAN

Dialektika Injil dan budaya tampak dalam pelayanan pewartaan Injil Kiai Sadrach.
Namun melalui kiprahnya tampak jelas bahwa dia mampu menyikapinya secara arif dan
bijaksana, bahkan dia mampu menjembataninya serta menghasilkan pendekatan yang lebih
kontekstual. Berdasarkan rereading melalui lensa hermeneutik Gadamer didapatkan
pemahaman bahwa dialektika Injil dan budaya dalam kehidupan Sadrach telah menghasilkan
kepribadian yang peka dan selektif terhadap budaya. Selain itu ketrampilannya dalam
mendialogkan Injil dengan budaya diperoleh melalui proses panjang Fusion of Horizons dari
para pendahulunya. Selanjutnya, ia juga tidak gagap dalam menyikapi kerja sama dengan
orang-orang asing, malahan kemampuannya berelasi ini memberikan nilai tambah bagi
pengembangan pelayanannya. Akhirnya, kontekstualisasi Injil oleh Sadrach menghasilkan

penghayatan iman yang lebih kontekstual.

REFERENSI

Adams, Daniel J. Teologi Lintas Budaya. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1992.

Andriaanse, L. Sadrach’s Kring. Leiden, 1899.

Aritonang, Jan Sihar, and Karel Adriaan Steenbrink. A History of Christianity in Indonesia.
Brill: Brill, 2008.

Attamimi, Faisal. “Hermeneutika Gadamer Dalam Studi Teologi Politik.” HUNAFA:
Jurnal Studia Islamika 9, no. 2 (2012): 319.

Cachet, F. Lion. Een Jaar Op Reis in Dienst Der Zending. Amsterdam: J.A. Wormser,
1896.

Cipta, Samudra Eka. “Membangun Komunitas Kristen Kang Mardika.” SUNDERMANN:
Jurnal llmiah Teologi, Pendidikan, Sains, Humaniora dan Kebudayaan 13, no. 2
(2020): 65-72.

Darmaji, Agus. “Dasar-Dasar Ontologis Pemahaman Hermeneutik Hans-Georg Gadamer.”
Refleksi 13, no. 4 (2014): 469-494.

Gadamer, Hans-Georg. Truth and Method 2nd Revision Edition (English Trans. Joel
Weinsheimer & Donald G. Marshall). New York: Continuum, 1999.

Guillot, C. Kiai Sadrach: Riwayat Kristenisasi Di Jawa. Grafiti Pers., 1981.

. Kiai Sadrach: Riwayat Kristenisasi Di Jawa. Jakarta: PT. Grafiti Pers, 1985.

Harahap, Yoshua Budiman Paramita. “Liberatio Communio: The Ecclesiological Identity
of Sadrach’s Javanese Community.” International Bulletin of Mission Research 41,
no. 3 (2017): 239-250.

Herwanto, L. Pikiran Dan Aksi Kiai Sadrach: Gerakan Jemaat Kristen Jawa Merdeka.
Jogjakarta: Matabangsa, 2002.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) |19



David Eko Setiawan, Jaka Maryanto:
Dialektika Injil dan Budaya: Membaca Ulang Kiprah Kiai Sadrach Melalui Lensa Hermeneutik Gadamer

Jumal, Ahmad. “Desain Penelitian Analisis Isi (Content Analysis).” ResearchGate, 2018.

Kaprisma, Hendra. “Cakrawala Historis Pemahaman : Wacana Hermeneutika Hans-Georg
Gadamer.” Literasi 1, no. 2 (2011): 247-255.

Latuheru, Angel Ch, Izak Y M Lattu, and Tony R Tampake. “PANCASILA SEBAGAI
TEKS DIALOG LINTAS AGAMA DALAM PERSPEKTIF HANS-GEORG
GADAMER DAN.” Jurnal Filsafat 30, no. 2 (2020): 150-180.

Londok, Halomoan Alfian. “Kontribusi Hermeneutik Hans-Georg Gadamer Bagi Dialog
Antaragama Di Indonesia.” SANJIWANI: Jurnal Filsafat 13, no. 2 (2022): 177—
187.

Muzir, Inyiak Ridwan. Hermeneutika Filosofis Hans-Georg Gadamer. Sleman: AR-RUZZ
MEDIA, 2020.

Partonadi, Soetarman Soediman. Komunitas Sadrach Dan Akar Kontekstualnya: Suatu
Ekspresi Kekristenan Pada Abad XIX. Jakarta dan Yogyakarta: Gunung Mulia dan
Taman Pustaka Kristen, 2001.

Setiawan, David Eko. “Menjembatani Injil Dan Budaya Dalam Misi Melalui Metode
Kontektualisasi.” Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika 3, no. 2 (2020):
160-180.

Singgih, Emanuel Gerrit. “A Postcolonial Biography of Sadrach: The Tragic Story of an
Indigenous Missionary.” Al-Jami’ah 53, no. 2 (2015): 367—386.

Sofyan AP, Kau. Hermeneutika Gadamer Dan Relevansinya Dengan Tafsir. Jurnal
Farabi. Vol. 11, 2014.

Sumartana, T. Missions at the Crossroads: Indigenous Churches, European Missionaries,
Islamic Association, and Socio-Religious Change in Java, 1812-1936. Jakarta: PT.
BPK Gunung Mulia, 1994,

Sumaryono, E. Hermeneutika Sebuah Metode Filsafat. Yogyakarta: Kanisius, 1993.

Tanudjaja, Rahmiati. “Kontekstualisasi Sebagai Sebuah Strategi Dalam Menjalankan
Misi : Sebuah Ulasan Literatur.” Veritas . Jurnal Teologi dan Pelayanan 1, no. 1
(2000): 19-27.

Uri Christian Sakti Labeti. “Pandangan Gereja Kristen Jawa (GKJ) Terhadap Budaya
Dalam Konteks Masyarakat Jawa.” Jurnal Teologi Berita Hidup 4, no. 1 (2021).
http://www.ufrgs.br/actavet/31-1/artigo552.pdf.

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 20



