
 
Vol 6, No 1, September 2023; 1-20; doi.org/10.38189/jtbh.v6i1.414  
ISSN 2654-5691 (online); 2656-4904 (print) 
Available at: e-journal.sttberitahidup.ac.id/index.php/jbh  
 

 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|1 

Dialektika Injil Dan Budaya: Membaca Ulang Kiprah Kiai Sadrach 
Melalui Lensa Hermeneutik Gadamer 

David Eko Setiawan1 

davidekosetiawan14217@gmail.com  

Jaka Maryanto2 

jakamaryanta1973@gmail.com  

 

Abstract 

This study aims to gain a new understanding of Kiai Sadrach's work in addressing the 
dialectic of the Gospel and culture through Gadamer's hermeneutic lens. The method used 
in this study is library research and approaches using Gadamer's hermeneutic theory. The 
research problem in this paper is how is the re-reading of Kiai Sadrach's work in responding 
to the dialectic of the Gospel and culture. The results of the research are as follows; First, 
the dialectic of the Gospel and culture in Kiai Sadrach's work has formed a personality that 
is sensitive and selective towards culture. Second, Sadrach's skill in contextualizing the 
Gospel is a long process from the Fusion of Horizons from his predecessors who have been 
active in the dialectic of the Gospel and culture. Third, Sadrach's high appreciation for his 
culture does not necessarily make him stutter in building relationships with the foreigners 
around him. Fourth, the living of the faith of the Golongane Wong Kristen community, Kang 
Mardiko, is a concrete example that the "gap" between the Gospel and culture can be 
bridged wisely and can even bring about a more contextual living of faith. 

Keywords: Dialectics; the Gospels; Culture; Kiai Sadrach 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk memperoleh pemahaman baru tentang kiprah Kiai Sadrach 
dalam menyikapi dialektika Injil dan budaya melalui lensa hermeneutik Gadamer. Metode 
yang digunakan di dalam penelitian ini adalah library research dan pendekatan dengan 
menggunakan teori hermeneutika Gadamer. Masalah penelitian dalam tulisan ini adalah 
bagaimanakah pembacaan ulang kiprah Kiai Sadrah dalam menyikapi dialektika Injil dan 
budaya? Hasil dari penelitian adalah sebagai berikut; Pertama, dialektika Injil dan budaya 
dalam kiprah Kiai Sadrach telah membentuk kepribadian yang peka dan selektif terhadap 
budaya. Kedua, ketrampilan Sadrach dalam mengontekstualisasikan Injil merupakan suatu 
proses panjang dari Fusion of Horizons dari para pendahulunya yang telah berkiprah dalam 
dialektika Injil dan budaya. Ketiga, penghargaan Sadrach yang tinggi atas budayanya tidak 
serta merta membuat ia gagap dalam membangun relasi dengan orang-orang asing di 
sekitarnya. Keempat, penghayatan iman komunitas Golongane Wong Kristen kang Mardiko 
menjadi contoh konkret bahwa “gap” antara Injil dan budaya dapat dijembatani secara arif 
dan bijaksana bahkan dapat menghadirkan penghayatan iman yang lebih kontekstual. 

Kata-kata kunci: Dialektika; Injil; Budaya; Kiai Sadrach 

 

 
1 Sekolah Tinggi Teologi Tawangmangu 
2 Sekolah Tinggi Teologi Berita Hidup 

mailto:davidekosetiawan14217@gmail.com
mailto:jakamaryanta1973@gmail.com


David Eko Setiawan, Jaka Maryanto:  
Dialektika Injil dan Budaya: Membaca Ulang Kiprah Kiai Sadrach Melalui Lensa Hermeneutik Gadamer 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|2 

PENDAHULUAN  

 Berjumpanya Injil dengan budaya merupakan sebuah keniscayaan. Hal ini wajar 

mengingat manusia sebagai obyek Injil, merupakan makhluk berbudaya (homo humanus). 

Jadi dapat dikatakan bahwa perjumpaan Injil dengan budaya sebenarnya merupakan 

peristiwa yang lumrah, sebab Injil tidak pernah hadir dalam ruang hampa, namun akan selalu 

terbungkus dengan kebudayaan agar dapat dipersepsi oleh manusia.3 Tetapi acapkali 

perjumpaan keduanya dapat memicu ketegangan sehingga pewarta Injil perlu dengan 

sungguh-sungguh menguasai konteks budaya di mana Injil tersebut hadir.4 Terlebih ketika 

pewarta Injil harus berhadapan dengan budaya yang dijunjung tinggi oleh masyarakat 

sekitar, maka ia harus terampil dalam memperjumpakan keduanya agar berita Injil lebih 

mudah diterima oleh mereka. Dalam misiologi, keterampilan ini sering disebut 

kontekstualisasi. Tanudjaja mendefinisikannya sebagai “Proses yang terus berlangsung 

dalam upaya menjadikan Injil diterima dan dimengerti oleh si penerima dalam budaya 

mereka yang dinamis, baik secara politik, sosial dan ekonomi.”5 

 Kiai Sadrach merupakan salah satu pewarta Injil pribumi yang sangat terampil dalam 

memperjumpakan Injil dengan budaya, khususnya dalam konteks masyarakat Jawa. 

Menurut Guillot, berkat keterampilannya , gerakan pengkristenan berlangsung dengan 

begitu cepat, sehingga dalam jangka waktu tiga tahun telah dibaptis sebanyak 612 orang 

Jawa.6 Keberhasilan seperti ini belum pernah terjadi pada para misionaris Belanda yang 

melayani di daerah Jawa pada masa itu. Bahkan menurut data yang diperoleh Cipta melalui 

wawancaranya dengan Sugiarto, pada masa pelayanan Kiai Sadrach, ia telah 

mempertobatkan kurang lebih 20.000 orang Jawa.7 Keberhasilan dari pelayannya yang unik 

tersebut dicatat oleh Partonadi sebagai berikut: 

 “Jemaat Sadrach merupakan gejala keagamaan yang unik, sebab jemaat ini muncul 

bukan dari misi Indische Kerk atau dari salah satu organisasi pekabar Injil yang 

bertugas di Jawa Tengah pada paruh kedua abad XII, melainkan merupakan hasil 

karya para pekabar Injil awam Kristen Indo Eropa yang merasa terpanggil untuk 

menginjili orang-orang Jawa.”8 
 

 
 3 Daniel J. Adams, Teologi Lintas Budaya (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1992), 63. 

 4 David Eko Setiawan, “Menjembatani Injil Dan Budaya Dalam Misi Melalui Metode 

Kontektualisasi,” Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika 3, no. 2 (2020): 161. 

 5 Rahmiati Tanudjaja, “Kontekstualisasi Sebagai Sebuah Strategi Dalam Menjalankan Misi : Sebuah 

Ulasan Literatur,” Veritas : Jurnal Teologi dan Pelayanan 1, no. 1 (2000): 23. 

 6 C. Guillot, Kiai Sadrach: Riwayat Kristenisasi Di Jawa (Jakarta: PT. Grafiti Pers, 1985), 80–81. 

 7Samudra Eka Cipta, “Membangun Komunitas Kristen Kang Mardika,” SUNDERMANN: Jurnal 

Ilmiah Teologi, Pendidikan, Sains, Humaniora dan Kebudayaan 13, no. 2 (2020): 66. 

 8Soetarman Soediman Partonadi, Komunitas Sadrach Dan Akar Kontekstualnya: Suatu Ekspresi 

Kekristenan Pada Abad XIX (Jakarta dan Yogyakarta: Gunung Mulia dan Taman Pustaka Kristen, 2001), 2. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 6, No 1, September 2023 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|3 

 Pelayanan Sadrach yang begitu fenomenal telah menempatkan dirinya sebagai salah 

satu pekabar Injil pribumi yang patut diperhitungkan kiprahnya. Melalu keterampilannya 

memperjumpakan Injil dengan budaya terbentuklah jemaat yang dilahirkan dari budaya 

Jawa yang dipelihara, dikembangkan dan dibangun olehnya yang menghargai budaya 

tersebut.9 Rupanya untuk membentuk jemaat tersebut, Sadrach mengalami banyak peristiwa. 

Mulai dari proses pertobatannya yang unik serta berbagai pergumulannya dalam 

memenangkan orang Jawa, dan juga respons kurang sedap dari De Nederlandsche Zendings 

Vereeniging (NGZV) atas kiprahnya itu hingga akhirnya ia mampu mendirikan jemaat yang 

diberi nama Golongan Wong Kristen Kang Mardika. Kesemuanya itu merupakan rangkaian 

sejarah pergulatan Sadrach sebagai salah satu misionaris pribumi yang paling berhasil di 

zamannya. Kisah hidup dan karyanya sangat menarik untuk diteliti bahkan dihayati oleh 

setiap orang Kristen yang menyadari panggilannya untuk mewartakan berita Injil. Hal ini 

selaras dengan pernyataan Guillot sebagai berikut: 

“Mengapa dilakukan penelitian mengenai Kiai Sadrach? Karena nukilan 

kehidupannya penuh peristiwa menarik yang menampilkan sebuah pribadi lain dari 

yang lain. Jelas, ini mengundang keinginan untuk menggalinya lebih dalam.”10
 

 

 Namun demikian, Kiai Sadrach adalah anak zamannya, dia memiliki konteks dan 

pergumulan yang berbeda dengan kita saat ini. Meskipun penelitian tentang hidup dan 

karyanya begitu menarik, tetapi hal itu akan sekedar menjadi monumen bila tidak dibaca 

ulang kembali. Kiprah Kiai Sadrach tersebut merupakan teks sejarah yang wajib dibaca 

ulang oleh kita agar menghasilkan kesepahaman dan penerapan yang lebih kontekstual bagi 

pelayanan misi masa kini. 

 Untuk mencapai tujuan di atas maka peneliti menggunakan hermeneutik Gadamer 

sebagai lensa untuk membaca ulang sejarah Kiai Sadrach dalam memperjumpakan Injil 

dengan budaya masyarakat Jawa. Teori tersebut diperkenalkan oleh Hans-Georg Gadamer, 

seorang filsuf Jerman yang hidup pada tahun 1990-2022. Dalam karyanya yang berjudul 

Truth and Method, Gadamer menunjukkan bahwa hermeneutik merupakan usaha untuk 

memahami dan menginterpretasikan sebuah teks, teks keagamaan, teks seni dan teks 

sejarah.11 Jadi dapat dikatakan bahwa melalui hermeneutik Gadamer penafsir berusaha 

memperoleh pemahaman sejarah melalui dialog antar dua horizon yang melebur menjadi 

 
 9 Ibid. 

 10 Guillot, Kiai Sadrach: Riwayat Kristenisasi Di Jawa, 1. 

 11 Gadamer dalam Angel Ch Latuheru, Izak Y M Lattu, and Tony R Tampake, “PANCASILA 

SEBAGAI TEKS DIALOG LINTAS AGAMA DALAM PERSPEKTIF HANS-GEORG GADAMER DAN,” 

Jurnal Filsafat 30, no. 2 (2020): 155. 



David Eko Setiawan, Jaka Maryanto:  
Dialektika Injil dan Budaya: Membaca Ulang Kiprah Kiai Sadrach Melalui Lensa Hermeneutik Gadamer 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|4 

satu yaitu horizon masa lalu dan masa kini , melaluinya teks sejarah menjadi tidak statis 

namun dinamis serta menjadi lebih relevan bagi pemahaman kita di masa sekarang.12 Singkat 

kata, proses pemahaman merupakan peleburan dua macam horizon atau cakrawala (fusion 

of horizon).13 Peneliti berpendapat bahwa melalui hermeneutik Gadamer proses rereading 

terhadap kiprah Kiai Sadrach akan menghasilkan horizon baru yang bermanfaat bagi kita 

saat ini. 

 Ada dua penelitian yang berfokus pada usaha membaca ulang pelayanan misi 

Sadrach kepada orang-orang Jawa. Singgih dalam penelitiannya yang berjudul A 

POSTCOLONIAL BIOGRAPHY OF SADRACH : The Tragic Story of an Indigenous 

Missionary, melalui pembacaan biografi Sadrach dengan menggunakan lensa pos-

kolonialisme memperoleh kesimpulan bahwa metode kontekstualisasi yang digunakan oleh 

Sadrach dapat membuka jalan bagi terciptanya keharmonisan dan hubungan yang damai 

dengan kepercayaan lain di luar Kekristenan.14 Penelitian ini telah menjadikan pelayanan 

misi Sadrach sebagai model toleransi Kekristenan terhadap agama-agama lain di Indonesia. 

Selanjutnya, penelitian Harahap yang berjudul Liberatio Communio: The Ecclesiological 

Identity of Sadrach’s Javanese Community telah menemukan bahwa melalui eklesiologi 

Bonhoeffer peneliti dapat membangun perspektif baru dalam membaca sejarah gereja, 

dimulai dengan komunitas Sadrach sebagai liberatio communion.15 Rupanya penelitian ini 

juga berusaha membaca ulang komunitas Sadrach yang disebut Wong Kristen Mardika 

sebagai upaya untuk membentuk eklesiologi baru pada masa kini sebagai liberatio 

communion, gereja profetik yang membebaskan manusia dalam masyarakat untuk memasuki 

tingkat kehidupan spiritual yang baru. 

 Penelitian ini memiliki perbedaan dengan dua penelitian di atas. Fokus pada 

penelitian ini adalah mengonstruksi makna sejarah pelayanan Kiai Sadrach yang telah 

berhasil dalam mendialogkan Injil dengan budaya masyarakat Jawa Tengah sehingga 

mendorong keberhasilan pekabaran Injil pada masa itu. Di samping itu penelitian ini 

menggunakan lensa yang berbeda dalam membaca ulang sejarah tersebut. Peneliti 

menggunakan hermeneutik filosofis yang digagas oleh Gadamer untuk menemukan horizon 

baru bagi pembaca masa kini. 

 
 12 Ibid., 157. 

 13 Agus Darmaji, “Dasar-Dasar Ontologis Pemahaman Hermeneutik Hans-Georg Gadamer,” 

Refleksi 13, no. 4 (2014): 483. 

 14 Emanuel Gerrit Singgih, “A Postcolonial Biography of Sadrach: The Tragic Story of an Indigenous 

Missionary,” Al-Jami’ah 53, no. 2 (2015): 367–385. 

 15 Yoshua Budiman Paramita Harahap, “Liberatio Communio: The Ecclesiological Identity of 

Sadrach’s Javanese Community,” International Bulletin of Mission Research 41, no. 3 (2017): 1–10. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 6, No 1, September 2023 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|5 

METODE 

 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kepustakaan dan 

Hermeneutik filosofis. Melalui metode kepustakaan, peneliti mengumpulkan literatur-

literatur yang terkait dengan kiprah Kia Sadrach dalam mendialogkan Injil dan budaya. 

Berbagai sumber literatur tersebut dipandang sebagai teks sejarah dari para pembaca lain 

yang memiliki berbagai pemahaman tentang pelayanan Sang Kiai pada masanya. Teks-teks 

sejarah tersebut dianalisis menggunakan content analisis, di mana peneliti berusaha 

mengupas teks agar mendapat gambaran yang jelas tanpa campur tangan sang peneliti.16 

Selain itu, saya menggunakan metode Hermeneutik Gadamer untuk melakukan dialog dan 

membangun sintesis antara dunia teks, dunia pembaca, dan dunia pengarang sehingga dapat 

menjadi pertimbangan bagi sebuah pemahaman masa kini.17 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 Kiai Sadrach adalah sosok penginjil pribumi yang cukup berhasil pada masanya. 

Kiprahnya dalam mewartakan Injil di tengah masyarakat Jawa Tengah telah dicatat dalam 

sejarah. Menurut beberapa catatan sejarah, dalam jangka waktu hanya tiga tahun saja dia 

telah berhasil membawa 612 orang Jawa kepada Kristus.18 Catatan lainnya menyatakan 

bahwa dalam kurun waktu tahun 1870-187319, jumlah keanggotaan orang Kristen Jawa di 

sekitar Keresidenan Banyumas hampir mencapai 2500.20 Bahkan menurut sumber lainnya, 

semasa hidupnya Sadrach telah mempertobatkan 20.000 orang Jawa.21 Salah satu kunci 

keberhasilan Sadrach dalam mewartakan Injil yang dicatat oleh beberapa dokumen sejarah 

yaitu keterampilannya dalam mendialogkan Injil dengan budaya dalam budaya Jawa. Hidup 

dan pelayanan Sadrach dalam mendialogkan Injil dan budaya tersebut rupanya menjadi 

bahan kajian yang menarik dan perlu dibaca ulang dari zaman ke zaman agar selalu hidup, 

relevan sampai kapan pun serta memberikan nilai tambah bagi pelayanan misi masa kini. 

 
 16Ahmad Jumal, “Desain Penelitian Analisis Isi (Content Analysis),” ResearchGate, 2018, 5. 

 17 Kau Sofyan AP, Hermeneutika Gadamer Dan Relevansinya Dengan Tafsir, Jurnal Farabi, vol. 11, 

2014, 115. 

 18 Guillot, Kiai Sadrach: Riwayat Kristenisasi Di Jawa, 80–81. 

 19 L. Andriaanse, Sadrach’s Kring (Leiden, 1899), 67. 

 20 F. Lion Cachet, Een Jaar Op Reis in Dienst Der Zending (Amsterdam: J.A. Wormser, 1896), 276. 

 21 Cipta, “Membangun Komunitas Kristen Kang Mardika,” 66. 



David Eko Setiawan, Jaka Maryanto:  
Dialektika Injil dan Budaya: Membaca Ulang Kiprah Kiai Sadrach Melalui Lensa Hermeneutik Gadamer 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|6 

Landa Wurung, Jawa Tanggung: Pembacaan Transformasi Radin Pada Masanya 

 Sadrach adalah laki-laki Jawa yang lahir pada tahun 1835 dan berasal dari keluarga 

kelas bawah.22 Dia dilahirkan di sekitar daerah pantai Jawa tengah bagian utara.23 Tempat 

kelahirannya yang pasti tidak begitu jelas, namun ada beberapa catatan yang mengatakan 

bahwa ia dilahirkan di Jepara,24 Demak,25 dan desa Luring dekat Semarang.26 Dia hidup di 

tengah kemiskinan serta pendudukan Belanda atas sebagian besar wilayah Jawa. Keadaan 

inilah yang membuatnya hidup terlunta-lunta akibat beratnya kehidupan pada masa itu. 

Guillot menjelaskan bahwa Sadrach terlahir dengan nama kecil Radin.27 Nama ini telah 

menunjukkan status sosialnya, karena pada masa itu nama laki-laki yang berakhiran in dan 

perempuan yang berakhiran em dipakai di kalangan pedesaan.28 Selanjutnya Guillot 

menjelaskan kemiskinan pada keluarga Radin dan beberapa hal yang melatar belakanginya 

sebagai berikut: 

“Miskinnya keluarga Radin, pada zaman itu, dan di daerah tersebut, bukanlah 

suatu hal yang mengherankan. Sebenarnya sejak kira-kira tahun 1840, daerah 

utara Jawa Tengah mengalami depresi ekonomi yang sangat gawat. Hal ini 

disebabkan karena beberapa faktor: peningkatan jumlah penduduk yang tajam 

pada beberapa dasawarsa sebelumnya, panen padi yang gagal pada tahun 1843 

dan 1851. Ditambah lagi dengan wabah tifus dan kolera. Dan akhirnya 

pelaksanaan aturan Tanam Paksa terutama kopi dan tebu pada tanah yang tidak 

begitu cocok. Keadaan ini menjadi begitu gawat karena banyak penduduk yang 

meninggal akibat wabah penyakit atau kelaparan.”29
 

   

 Dari kutipan di atas tampak bahwa masa kecil Sadrach penuh dengan kesulitan baik 

dari sisi sosial, ekonomi maupun politik. Dan rupanya berbagai kesulitan tersebut telah 

melahirkan pergumulan batin pada Radin, sehingga akhirnya ia pun meninggalkan orang tua 

dan desanya untuk mengadu nasib di wilayah lain seperti kebanyakan orang pada masa itu.30 

Selain motif mengadu nasib, rupanya pada masa itu tidaklah asing bagi seorang muda 

mengadakan suatu perjalanan atau dalam bahasa Jawa sering disebut lelono broto untuk 

mencari orang yang lebih tua dan menjadikannya sebagai guru agar dapat membimbingnya 

 
 22 Harahap, “Liberatio Communio: The Ecclesiological Identity of Sadrach’s Javanese Community,” 

2. 

 23 Partonadi, Komunitas Sadrach Dan Akar Kontekstualnya: Suatu Ekspresi Kekristenan Pada Abad 

XIX, 60. 

 24 Andriaanse, Sadrach’s Kring, 4. 

 25 Cachet, Een Jaar Op Reis in Dienst Der Zending, 36. 

 26 Petrus Heyting dalam Partonadi, Komunitas Sadrach Dan Akar Kontekstualnya: Suatu Ekspresi 

Kekristenan Pada Abad XIX, 1. 

 27 C. Guillot, Kiai Sadrach: Riwayat Kristenisasi Di Jawa (Grafiti Pers., 1981), 55. 

 28 Ibid. 

 29 Ibid., 55–56. 

 30 Ibid., 56. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 6, No 1, September 2023 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|7 

memperoleh kebijaksanaan (ngelmu).31 Hal ini diperjelas oleh manuskrip Yotam, putra 

Sadrach yang dikutip oleh Guillot bahwa Radin berkelana dalam rangka memenuhi 

panggilan agama untuk mencari kebenaran dan bukan sekedar untuk memenuhi kebutuhan 

hidupnya.32 

 Ziarah batin dalam lelono broto tersebut, rupanya telah memperjumpakan Radin 

dengan banyak tokoh spiritual yang memperkaya khazanah spiritualitasnya. Setelah ia 

nyuwito (mengabdi untuk memperoleh perlindungan) pada keluarga Muslim yang tak 

memiliki anak namun kaya, Radin mulai melanjutkan perjalanan spiritualnya dengan 

bertemu sorang guru ngelmu yang bernama Kurmen alias Sis Kanoman.33 Beberapa catatat 

menjelaskan tentang jati diri Sis Kanoman itu. Partondi menyebutnya sebagai guru ngelmu 

yang dijumpai oleh Radin di Semarang.34 Sedangkan Adriaanse dan Jansz menyebutnya 

sebagai sosok yang kurang baik, namun ini juga dilatar belakangi pandangan umum pada 

masa itu dari para misionaris Mennonite yang memang kurang menghargai guru Jawa.35 

Selanjutnya, Cipta mengidentifikasinya sebagai priayi asal Semarang yang telah mengasuh 

Radin sejak kecil, dan memperkenalkannya pada ajaran dasar Islam dan pondok pesantren 

Tebu Ireng di Jombang sebagai tempat penggemblengan dirinya.36 Siapa pun Sis Kurnamen 

itu, yang jelas dia adalah salah satu tokoh spiritual yang berperan sebagai guru ngelmu Radin 

dalam masa lelono broto.  

 Singgih mencatat beberapa tempat dan tokoh yang pernah dikunjungi dan dijumpai 

oleh Radin semasa lelono broto antara lain;37 Pertama, Mojowarno, yang pada masa itu 

terkenal sebagai desa Kristen. Desa ini berada di wilayah Jombang, Jawa Timur. Meskipun 

Radin berada di tengah-tengah desa Kristen, namun dia belum memutuskan untuk menjadi 

Kristen dan bergabung dengan orang-orang Kristen di Mojowarno. Kedua, Ponorogo. 

Setelah ia memperdalam ajaran Islam di Jombang di sebuah pondok pesantren, Radin 

kemudian berpindah ke Ponorogo, wilayah yang terletak di perbatasan Jawa Timur dan Jawa 

Tengah, untuk memperdalam keislamannya. Ketiga, Semarang. Di sini Radin tinggal di 

Kauman untuk belajar lebih dalam tentang agama Islam. Radin tinggal bersama para Haji 

 
 31 Singgih, “A Postcolonial Biography of Sadrach: The Tragic Story of an Indigenous Missionary,” 

369. 

 32 Manuskrip Yotam dalam Guillot, Kiai Sadrach: Riwayat Kristenisasi Di Jawa, 56. 

 33 Ibid. 

 34 Partonadi, Komunitas Sadrach Dan Akar Kontekstualnya: Suatu Ekspresi Kekristenan Pada Abad 

XIX, 64. 

 35 Adriaanse dan Jansz dalam Guillot, Kiai Sadrach: Riwayat Kristenisasi Di Jawa, 57. 

 36 Cipta, “Membangun Komunitas Kristen Kang Mardika,” 68. 

 37 Singgih, “A Postcolonial Biography of Sadrach: The Tragic Story of an Indigenous Missionary,” 

370–371. 



David Eko Setiawan, Jaka Maryanto:  
Dialektika Injil dan Budaya: Membaca Ulang Kiprah Kiai Sadrach Melalui Lensa Hermeneutik Gadamer 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|8 

dan orang-orang Arab, serta menambahkan nama “Abas” di belakang namanya untuk 

menunjukkan bahwa dirinya adalah orang Islam yang taat. Di sini pula ia bertemu dengan 

mantan gurunya yaitu Kurmen yang telah menjadi Kristen setelah kalah dalam perdebatan 

dengan Kiai Tunggul Wulung. Rupanya Radin akhirnya juga bertemu dengan Kiai Tunggul 

Wulung di Semarang. Dia adalah seorang guru Kristen yang melayani di sekitar Jawa 

Tengah Utara (Daerah Muria). Semenjak diperkenalkan oleh Kurmen kepada Kiai Tunggul 

Wulung, Radin Abas mulai mengenal Kekristenan dengan lebih dekat. Bahkan bukan itu 

saja, hubungan keduanya menjadi sangat erat, hingga pada tahun 1863 Kiai Tunggul Wulung 

membawa Radin Abas ke Batavia untuk bertemu pejabat tinggi Belanda bernama Anthing. 

Kemudian Radin Abas tinggal di rumah Anting dan akhirnya dia menjadi salah satu 

asistennya. Di Batavia inilah kemudian Radin Abas pada tanggal 14 April 1867 dibaptis dan 

memperoleh nama baptisan Sadrach. Baptisan Sadrach yang dilakukan oleh Pendeta Ader 

di Portugeesche Buitenkerk , sebuah gereja tua dari akhir abad-17 di belakang Stasiun Kota 

Batavia,38 menjadi titik awal pelayanannya dalam menyebarkan Injil hingga akhirnya 

Sadrach dapat membangun komunitas jemaat yang disebut Golongane Wong Kristen Kang 

Mardika39 dan membangun gedung gereja sendiri pada tahun 1871 di desa Karangjasa.40 

 Transformasi pada Sadrach rupanya menimbulkan polemik di dalam masyarakat 

pada masa itu, baik di kalangan orang Belanda maupun orang Jawa. Polemik ini sebenarnya 

disebabkan pandangan yang umum pada waktu itu bahwa status sosial orang Belanda lebih 

superior dibanding dengan orang pribumi. Pandangan ini kemudian menghasilkan 

pembacaan yang negatif dalam lingkungan orang Jawa terhadap pertobatan seorang Jawa 

menjadi Kristen, sehingga mereka sering menyindir orang Jawa Kristen sebagai Landa 

Wurung, Jawa Tanggung.41 Arti dari sindiran ini adalah batal menjadi orang Belanda, tetapi 

juga tidak lagi menjadi orang Jawa sepenuhnya.42 Rupanya hal inilah yang melatarbelakangi 

Sadrach untuk tetap berpijak dalam kejawaannya dalam menyebarkan Injil agar stigma 

bahwa Kristen adalah agamane wong Londo dapat dihapus di kalangan orang Jawa.43 

Memang harus diakui bahwa Sadrach tidak dapat terhindar dari lingkaran orang Kristen 

asing, sebagai contoh Anthing, misionaris Poensen, dan suami-istri Philips,44 namun disisi 

 
 38 Guillot, Kiai Sadrach: Riwayat Kristenisasi Di Jawa, 63. 

 39 Harahap, “Liberatio Communio: The Ecclesiological Identity of Sadrach’s Javanese Community,” 

2. 

 40 Partonadi, Komunitas Sadrach Dan Akar Kontekstualnya: Suatu Ekspresi Kekristenan Pada Abad 

XIX, 75. 

 41 Ibid., xv. 

 42 Ibid. 

 43 Ibid., xvi. 
44 Guillot, Kiai Sadrach: Riwayat Kristenisasi Di Jawa, 68. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 6, No 1, September 2023 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|9 

lain dia juga memperteguh dirinya sebagai penginjil pribumi yang rindu mardiko dalam 

mengelola jemaat di Karajasa dengan terus mempertahankan kejawaannya. Kiai Sadrach 

hadir sebagai sosok yang merdeka dari stigma Landa Wurung, Jawa Tanggung dengan tetap 

mempertahankan jati dirinya sebagai orang Jawa, dalam menghayati imannya. 

Dialog Injil dengan Budaya: Kontekstualisasi Sadrach melalui Kebudayaan Jawa 

 Kiai Sadrach rupanya memiliki cara yang menarik dalam mewartakan Injil kepada 

masyarakat Jawa pada masa itu. Selain menggunakan metode berdebat dengan para Kiai 

yang berpengaruh,45 ia juga memilih menjelaskan kebenaran Injil kepada para pendengarnya 

melalui budaya. “Dalam mengembangkan ajaran Kristen, Sadrach pandai menemukan kata-

kata yang menyentuh perasaan orang-orang Jawa.” Ujar Drewes yang dikutip oleh Guillot.46 

Pada masa itu, posisinya sebagai guru ngelmu menjadi penentu keberhasilannya dalam 

mendialogkan Injil dengan budaya di tengah masyarakat Jawa.  

 Sebagai contoh, ketakutan masyarakat terhadap kekuatan roh-roh jahat yang 

menguasai lahan-lahan pertanian, dijawab melalui pelayanan Kiai Sadrach yang 

membebaskan. Dengan mantra atas nama Tritunggal Kiai Sadrach membebaskan lahan-

lahan “angker” dan juga menyembuhkan berbagai penyakit. Adriaanse menyebutkan mantra 

tersebut sebagai berikut: “Atas nama Bapa, Putra dan Roh Suci. Hindarkanlah kami dari 

seluruh marabahaya, dari racun tanaman, dari racun yang dibuat oleh manusia. Hai tanah 

yang berhantu, hilanglah kekuatanmu....”47 Di Karangjasa, Kiai Sadarch malah dengan 

berani menyewa sawah-sawah yang diyakini dihuni oleh kekuatan roh-roh jahat, lalu lahan-

lahan itu dibebaskan dari kekuatan tersebut, bahkan pendapat umum yang mengatakan 

barang siapa yang berani menyewa dan menggarap sawah-sawah tersebut akan kena 

musibah, dipatahkan olehnya.48 Akibatnya masyarakat memandang Sadrach sebagai guru 

linuwih yang kebal serta memiliki kharisma dari Tuhan untuk melakukan mukjizat dan 

keajaiban.49 Penggunaan matra yang dimodifikasi dengan nama Allah Tritunggal rupanya 

menjadi media yang lebih relevan bagi masyarakat Jawa pada masa itu.  

 Selain itu, Kiai Sadrach juga menggunakan sebagian tradisi masyarakat Jawa untuk 

mewartakan kebenaran Injil. Sebagai contoh, tradisi tanam padi yang biasa dilakukan oleh 

para penduduk diubahnya menjadi media untuk menarasikan kisah tentang Adam serta 

 
 45 Guillot, Kiai Sadrach: Riwayat Kristenisasi Di Jawa, 79. 

 46 Drewes dalam Ibid., 174. 

 47 Adriaanse dalam  Guillot, 198. 

 48 Partonadi, Komunitas Sadrach Dan Akar Kontekstualnya: Suatu Ekspresi Kekristenan Pada Abad 

XIX, 76. 

 49 Andriaanse, Sadrach’s Kring, 69. 



David Eko Setiawan, Jaka Maryanto:  
Dialektika Injil dan Budaya: Membaca Ulang Kiprah Kiai Sadrach Melalui Lensa Hermeneutik Gadamer 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|10 

menaikkan doa-doa yang telah digubah oleh Kiai Sadrach. Adriaanse mencatat tradisi 

tersebut yang masih dipelihara oleh orang-orang Jawa yang dipertobatkan oleh Sadrach: 

“Ketika orang-orang Kristen itu mau menanam padi, pemimpin kelompok 

membaca Kitab Suci dan menyanyikan Mazmur 104... Sang pemimpin 

menceritakan bagaimana Adam adalah orang yang pertama menaburkan benih. 

Lalu, dengan mengucapkan doa-doa yang digubah Sadrach, mereka memohon 

berkah Tuhan untuk sawah yang akan mereka garap.”50 
 

 Disamping contoh-contoh di atas, Kia Sadrch juga melanggengkan sebagian budaya 

Jawa lainnya demi usahanya mendialogkan Injil dengan budaya mereka. Upacara sedekah 

bumi, selametan, pemberian keris kepada para penatua jemaat, bangunan gereja yang lebih 

menyerupai masjid, kebaktian beralaskan tikar anyaman yang kasar, penggunaan bedug dan 

kentongan di gereja, busana Jawa yang dipakai oleh jemaat sewaktu beribadah, penggunaan 

tembang kinanthi dalam menyampaikan Sepuluh Hukum Allah, Pangakuan Iman Rasuli 

yang ditulis dengan menggunakan puisi Jawa, tembang mocopat, merupakan bukti 

kesadaran Sadrach akan kebanggaannya sebagai seorang Jawa Kristen yang mardiko dalam 

menghayati imannya yang baru.51 

 Kepedulian Sadrach terhadap local wisdom berakar pada keinginannya untuk tetap 

menjaga jati dirinya sebagai orang Jawa. Dia ingin supaya orang Jawa dapat menghayati 

Injil sesuai dengan latar belakang budayanya. Di samping itu, pada Sadrach juga terdapat 

semacam kebanggaan akan kepribadian Jawa yang semakin besar dari hari ke hari, justru 

karena sering dihina dan disakiti oleh kebanyakan orang Eropa.52 Namun demikian, Sadrach 

tetap menolak budaya yang tidak selaras dengan kebenaran Injil. Seperti yang diungkapkan 

oleh Guillot bahwa Sadrach melarang orang Jawa Kristen yang dimenangkannya menghadiri 

pertunjukan wayang kulit dan tayuban yang dahulu mereka sering saksikan, serta tradisi 

ruwahan, yaitu pergi ke makam para leluhur pada saat sebulan Ramadan untuk 

membersihkan area makam dan berdoa bagi mereka.53 Terlihat di sini bahwa Sadrach tidak 

sekedar adaptif namun juga korektif terhadap masalah-masalah tentang iman dan 

kebudayaan. Sikapnya yang selektif menunjukkan kemandiriannya dalam menghayati iman 

dalam budaya Jawa. Menurutnya, tidak sepenuhnya lokal wisdom dapat menopang berita 

Injil, bagi Sadrach terdapat unsur-unsur yang harus dipilah dan dipilih agar tidak mendistorsi 

kebenaran Injil. 

 
 50 Ibid., 374. 

 51 Guillot, Kiai Sadrach: Riwayat Kristenisasi Di Jawa, 198–199; Partonadi, Komunitas Sadrach Dan 

Akar Kontekstualnya: Suatu Ekspresi Kekristenan Pada Abad XIX, 151–161. 

 52 Guillot, Kiai Sadrach: Riwayat Kristenisasi Di Jawa, 200. 

 53 Ibid., 199. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 6, No 1, September 2023 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|11 

 Realitas di atas tampak jelas dalam komunitas jemaat Sadrach yang disebut sebagai 

Golongane Wong Kristen kang Mardiko.54 Mereka adalah sekumpulan orang Kristen Jawa 

hasil pelayanan Kiai Sadrach yang terpusat di Karangjasa. Menurut Partonadi, Karangjasa 

adalah desa pertama tempat Sadrach bebas mendirikan sebuah jemaat Jawa Kristen 

setempat, dan dalam perkembangan selanjutnya tempat ini menjadi pusat jemaat Sadrach, 

penentu kebijakan dan strategi kegiatan pekabaran Injil.55 Di tempat ini tampak jelas 

bagaimana Sadrach berusaha mendialogkan kebenaran Injil dengan budaya yang masih 

dipegang oleh masyarakat Jawa.  Sebagai contoh, pada masyarakat Jawa dikenal adanya 

tradisi ngalimani dan mitoni/tingkeb. Kedua tradisi tersebut terkait dengan wanita yang 

sedang mengalami kehamilan yang pertama. Bagi masyarakat Jawa kehamilan yang pertama 

dianggap peristiwa penting, sebab hal itu menandakan akan hadirnya generasi penerus baru 

dan hilangnya aib mandul yang dapat menyebabkan perceraian atau poligami.56 Tradisi 

ngalimani ditujukan bagi janin yang telah menginjak bulan kelima sedangkan tradisi 

mitoni/tingkeb dilakukan untuk janin yang telah menginjak bulan ketujuh. Biasanya tradisi 

ini dilakukan untuk menjaga janin dari gangguan roh jahat. Oleh Sadrach, tradisi ini tetap 

dilakukan namun dalam bentuk yang lebih sederhana, di mana hidangan (sajen) dan pesta 

Jawa yang mahal diganti dengan resepsi kecil untuk para tetangga dan para Imam mewakili 

tuan rumah dalam menjelaskan maksud pertemuan tersebut kemudian diisi dengan doa 

permohonan perlindungan dan ucapan syukur kepada Tuhan bagi janin yang sedang 

dikandung oleh sang ibu.57 

 Beberapa tradisi lain yang masih dipertahankan namun di dalamnya telah diubah 

dengan unsur-unsur Kekristenan oleh Sadrach antara lain; Tradisi slametan yang biasanya 

digunakan memperingati siklus hidup orang Jawa, namun di dalamnya diganti dengan 

resepsi kecil yang dipimpin oleh seorang Imam Kristen dan dipanjatkan doa kepada Tuhan 

Yesus Kristus. Selanjutnya tradisi sunatan tetap digunakan bukan lagi sebagai tanda 

mengislamkan seseorang namun menjadi seorang anak menginjak usia akil balig. 

Penggunaan doa, bunga dan sejenis slametan untuk memperingati orang yang sudah 

meninggal rupanya juga masih dipertahankan, namun motifnya berbeda yaitu untuk 

 
 54 Harahap, “Liberatio Communio: The Ecclesiological Identity of Sadrach’s Javanese Community,” 

2. 

 55 Partonadi, Komunitas Sadrach Dan Akar Kontekstualnya: Suatu Ekspresi Kekristenan Pada Abad 

XIX, 71. 

 56 Ibid., 170. 

 57 Ibid., 170–171. 



David Eko Setiawan, Jaka Maryanto:  
Dialektika Injil dan Budaya: Membaca Ulang Kiprah Kiai Sadrach Melalui Lensa Hermeneutik Gadamer 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|12 

menentang tuduhan yang dilontarkan kepada orang Krsiten Jawa bahwa mereka dikuburkan 

seperti anjing.58 

 Beberapa contoh di atas membuktikan bahwa Kiai Sadrach adalah sosok yang sangat 

peka terhadap budayanya serta mampu “membumikan” Injil dalam wawasan dunia orang 

Jawa pada masa itu. Dialog Injil dan budaya menjadi strategi yang sangat jitu dalam 

mengembangkan jemaat. Tetap seperti yang dikatakan oleh Harahap bahwa salah satu kunci 

keberhasilan dari penginjilan di Jawa waktu itu adalah melalui strategi yang peka terhadap 

budaya lokal.59 Kepekaan inilah yang membuat komunitas Sadrach berkembang begitu cepat 

sampai berjumlah 5.000 anggota.60 Dan angka ini terus bertambah hingga mencapai 9.000 

anggota pada tahun 1924.61 Tepat seperti yang dikatakan Sumartana bahwa berkembangnya 

Injil di Jawa disebabkan karena para penginjil melakukan inkulturasi, yaitu usaha 

menggunakan bahasa, budaya, dan cara berpikir lokal sebagai medium untuk memberitakan 

pesan Injil.62 Bagi Kiai Sadrach usaha ini bukan sekedar strategi namun juga kesadaran yang 

tinggi akan jati dirinya sebagai orang Jawa yang perlu menghayati imannya melalui budaya 

yang dia junjung tinggi. Meskipun usaha ini mendapat tuduhan dari para penginjil Belanda 

masa itu sebagai bentuk sinkretisme yang dapat melemahkan kebenaran Injil.63 Namun 

demikian, melalui Golongane Wong Kristen kang Mardiko, Kiai Sadrach membuktikan 

bahwa hal itu tidak benar, malahan berita Injil dapat dihayati melalui pola pikir masyarakat 

Jawa pada masa itu hingga akhirnya bertumbuh dengan pesat melampaui usaha pemberitaan 

Injil yang dilakukan oleh para penginjil Belanda.64  

Pembacaan Ulang Kiprah Kiai Sadrach Melalui Lensa Hermeneutik Filosofis 

Gadamer 

 Hans-Georg Gadamer adalah salah satu filsuf terkemuka abad ke-20. Pemikirannya 

tentang Hermeneutika sering disebut sebagai Hermeneutik Dialogis.65 Bagi Gadamer 

penafsiran lebih merupakan usaha untuk memahami dan menginterpretasi sebuah teks, baik 

 
 58 Ibid., 174. 

 59 Harahap, “Liberatio Communio: The Ecclesiological Identity of Sadrach’s Javanese Community,” 

4. 

 60 Jan Sihar Aritonang and Karel Adriaan Steenbrink, A History of Christianity in Indonesia (Brill: 

Brill, 2008), 642. 

 61 L Herwanto, Pikiran Dan Aksi Kiai Sadrach: Gerakan Jemaat Kristen Jawa Merdeka (Jogjakarta: 

Matabangsa, 2002), 61. 

 62 T Sumartana, Missions at the Crossroads: Indigenous Churches, European Missionaries, Islamic 

Association, and Socio-Religious Change in Java, 1812–1936 (Jakarta: PT. BPK Gunung Mulia, 1994), 338. 

 63 Ibid. 

 64 Partonadi, Komunitas Sadrach Dan Akar Kontekstualnya: Suatu Ekspresi Kekristenan Pada Abad 

XIX, 77. 

 65 Sofyan AP, Hermeneutika Gadamer Dan Relevansinya Dengan Tafsir, 11:112. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 6, No 1, September 2023 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|13 

teks keagamaan maupun lainnya seperti seni dan sejarah.66 Menurut Gadamer, teks tidak 

hanya dipahami dalam bentuk tulisan, tetapi realitas kehidupan juga dapat disebut sebagai 

teks.67 Sejarah sebagai wujud realitas kehidupan masa lampau, dapat diperlakukan sebagai 

teks yang diberi makna proyektif untuk memandang ke masa depan.68 Agar mendapatkan 

pemahaman yang benar terhadap sebuah teks, Gadamer menekankan pentingnya dialektika 

dengan mengajukan banyak pertanyaan.69 

 Terkait dengan pemahaman, Gadamer berpendapat bahwa untuk mencapai hal 

tersebut secara benar maka seorang penafsir harus melakukan dialog dan membangun 

sintesis antara dunia teks, dunia pengarang dan dunia pembaca, ketiganya memiliki konteks 

masing-masing serta harus menjadi pertimbangan bagi penafsir dalam memahami teks.70 

Untuk memperoleh pemahaman yang maksimal maka Gadamer mengusulkan beberapa teori 

berikut:71 Pertama, prasangka hermeneutik. Gadamer berpendapat bahwa pemahaman kita 

masa sekarang tidak dapat dilepaskan dari konsep-konsep yang sebelumnya ada. 

Pemahaman sebenarnya adalah upaya mencapai kesepahaman; pemahaman adalah 

memadukan dan menyatukan kedua pihak di satu titik kesepakatan. Sorang penafsir harus 

menyadari adanya keterlibatan prasangka yang tidak dapat dihindari dalam proses 

menafsirkan. Prasangka bukanlah subjektivitas bukan pula relativitas, namun benar-benar 

terbentuk karena tradisi dan kebudayaan seseorang yang selalu membentuknya. Gadamer 

berpendapat bahwa prasangka berpotensi mengandung sisi positif sekaligus negatif, maka 

dari itu mesti direhabilitasi. Prasangka yang bagaimanakah yang perlu dipertimbangkan 

dalam penafsiran? Gadamer menjawab bahwa terdapat dua bentuk prasangka yaitu 

legitimate prejudice (prasangka yang sah) dan arbitrary prejudice (prasangka yang tidak 

berdasarkan akal sehat). Hanya legitimate prejudice sajalah yang bisa diterima dalam proses 

pencarian makna yang objektif. Menurut Gadamer legitimate prejudice diperoleh melalui 

pengambilan jarak sementara (temporal distance) dari objek, namun ini bukanlah 

pengasingan. Proses ini berlangsung terus menerus melalui dialektika terhadap dunia teks, 

dunia penulis dan dunia pembaca. 

 
 66 E Sumaryono, Hermeneutika Sebuah Metode Filsafat (Yogyakarta: Kanisius, 1993), 63. 

 67 Gadamer dalam Latuheru, Lattu, and Tampake, “PANCASILA SEBAGAI TEKS DIALOG 

LINTAS AGAMA DALAM PERSPEKTIF HANS-GEORG GADAMER DAN,” 154. 

 68 Gadamer dalam Ibid. 

 69 Faisal Attamimi, “Hermeneutika Gadamer Dalam Studi Teologi Politik,” HUNAFA: Jurnal Studia 

Islamika 9, no. 2 (2012): 329. 

 70 Gadamer dalam Sofyan AP, Hermeneutika Gadamer Dan Relevansinya Dengan Tafsir, 11:115. 

  71Gadamer dalam Ibid., 11:115–117. 



David Eko Setiawan, Jaka Maryanto:  
Dialektika Injil dan Budaya: Membaca Ulang Kiprah Kiai Sadrach Melalui Lensa Hermeneutik Gadamer 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|14 

 Kedua, lingkaran hermeneutika. Teori ini berpendapat bahwa “mengerti” merupakan 

proses yang melingkar yang artinya dalam menafsirkan suatu teks, seorang penafsir tidaklah 

dalam posisi kosong, namun dia telah memiliki serangkaian pra-pemahaman yang 

membimbingnya kepada suatu pengertian. Menurut Gadamer pemahaman merupakan suatu 

yang bersifat historis, dialektik dan sekaligus merupakan peristiwa kebahasaan sehingga 

penafsir perlu untuk memperhatikannya agar diperoleh pemahaman yang benar.  

 Ketiga, “Aku-Engkau” menjadi “Kami”. Gadamer berpendapat bahwa ketika 

seorang penafsir berusaha memahami sebuah teks, maka diperlukan proses dialog. Proses 

dialog itu terjadi antara “subyek-obyek” atau “aku-engkau”. Proses itu dinyatakan produktif 

bila formulasi “aku-engkau” telah hilang dan digantikan dengan “kami”. Bagi Gadamer 

hadirnya “kami” belum menjadi penentu utama terjadinya pemahaman yang benar, sehingga 

untuk sampai ke situ diperlukan peleburan “kami” pada substansi yang didialogkan. Dengan 

kata lain, untuk mendapatkan pemahaman yang benar diperlukan partisipasi yang maksimal. 

 Keempat, hermeneutika dialektis. Menurut Gadamer terciptanya hermeneutik yang 

lebih luas merupakan keniscayaan karena dalam menafsir sebuah teks akan terjadi proses 

dialog antara pembaca dan teks. Di dalam proses ini akan diikuti pula peleburan horizon-

horizon (Fusion of Horizons) dari keduanya sehingga membentuk horizon baru yang lebih 

luas menuju kepada pemahaman yang benar. Gadamer berpendapat bahwa efek sejarah telah 

memberikan pengaruh kepada para penafsir memiliki pra-paham atau presuposisi sebelum 

menafsirkan sebuah teks. Bahkan hadirnya sebuah teks tidak lepas dari efek sejarah yang 

telah membentuk horizon-horizon di dalamnya. Gadamer menjelaskan bahwa peleburan ini 

telah mengandaikan teks sebagai partner percakapan untuk mencapai kesepahaman bersama 

menuju pemaknaan yang baru. 

 Selanjutnya, berdasarkan keempat teori di atas, saya berusaha untuk membaca ulang 

kiprah Kiai Sadrach, khususnya perannya dalam mendialogkan Injil dan budaya pada 

masyarakat Jawa. Hal ini saya lakukan mengingat masih diperlukannya kesepahaman pada 

masa kini tentang pokok persoalan yang sedang dibahas yaitu dialektika Injil dan budaya. 

Dialektika Injil dengan budaya rupanya tidak akan pernah habis dan terus akan menjadi 

diskursus dan praksis yang “membayang-bayangi” gereja. Seperti yang diungkapkan 

Sastrokasmojo bahwa semenjak lahirnya Gereja Kristen Jawa (GKJ) sampai pada 

perkembangannya, Injil dan budaya menjadi dialektika yang tidak pernah berhenti.72 Antara 

 
 72Padmono Sastrokasmojo dalam Uri Christian Sakti Labeti, “Pandangan Gereja Kristen Jawa (GKJ) 

Terhadap Budaya Dalam Konteks Masyarakat Jawa,” Jurnal Teologi Berita Hidup 4, no. 1 (2021): 62, 

http://www.ufrgs.br/actavet/31-1/artigo552.pdf. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 6, No 1, September 2023 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|15 

konsep ajaran gereja dengan praktik adat-istiadat orang-orang Kristen Jawa sering kali 

menjadi dua kutub yang paradoks.73 Hal inilah yang mendorong saya untuk mencoba 

mencari kesepahaman tentang dialektika Injil dan budaya melalui pembacaan ulang Kiai 

Sadrach dengan menggunakan lensa hermeneutika Gadamer. 

 Gadamer berpendapat bahwa penafsir tidak pernah dapat lepas dari prasangka atau 

pra-pemahaman.74 Dalam memahami kolonialisme pada masa hidup Kiai Sadrach, saya pun 

memiliki prasangka yang dibentuk dari berbagai sumber informasi sejarah tentang 

pendudukan Belanda di Indonesia selama 450 tahun. Penjajahan tersebut telah 

menghancurkan sendi-sendi kehidupan masyarakat Indonesia. Kondisi ini juga diungkapkan 

oleh Guillot bahwa pada tahun 1840-1851, situasi di Jawa Tengah sangat memprihatinkan 

karena terjadi depresi ekonomi, gagal panen serta kebijakan tanam paksa yang semakin 

memperburuk keadaan waktu itu.75 Di sisi lain, ada sebagian besar orang Belanda yang 

beranggapan bahwa kebudayaan orang Eropa jauh lebih unggul dari pada orang Jawa 

sehingga mereka berusaha untuk menyingkirkannya. Hal ini tampak dari sikap para zending 

Belanda yang menolak budaya orang Jawa karena dianggap berbau okultisme dan kekafiran, 

sehingga mereka dengan tegas melarang para petobat baru mempraktikkan adat istiadat dan 

tradisinya. Kondisi ini rupanya juga disikapi oleh masyarakat Jawa dengan memberikan 

sindiran tajam kepada para petobat baru tersebut dengan sebutan Landa wurung, Jawa 

tanggung. Berbagai prasangka tersebut membawa saya kepada penafsiran seputar kehidupan 

Sadrach. Rupanya, dialektika Injil dan budaya dalam pelayanan Kiai Sadrach tidak dapat 

dilepaskan dari konteks jamannya. Sadrach tidak ingin terjebak dalam dualisme masyarakat 

pada waktu itu, yaitu dominansi kolonialisme yang ingin menyingkirkan budaya lain dan 

inferioritas masyarakat Jawa sebagai komunitas jajahan. Melalui pelayan Sadrach tampak 

bahwa dia tetap hadir dengan kebanggaan terhadap jati dirinya sebagai orang Jawa namun 

disamping itu dia tetap mampu bekerjasama dengan orang-orang asing seperti Anthing, 

misionaris Poensen, dan suami-istri Philips. Sikap ini menjadikannya sebagai penginjil 

Pribumi yang terampil dalam mendialogkan Injil dengan budaya sekaligus mampu untuk 

membangun kerjasama yang baik dengan pihak-pihak lain. Hal inilah yang kemudian 

menjadi salah satu kunci keberhasilannya mengembangkan jemaat di Karangjasa. 

 
 73 Ibid. 

 74 Gadamer dalam Hendra Kaprisma, “Cakrawala Historis Pemahaman : Wacana Hermeneutika Hans-

Georg Gadamer,” Literasi 1, no. 2 (2011): 248. 

 75 Guillot, Kiai Sadrach: Riwayat Kristenisasi Di Jawa, 56. 



David Eko Setiawan, Jaka Maryanto:  
Dialektika Injil dan Budaya: Membaca Ulang Kiprah Kiai Sadrach Melalui Lensa Hermeneutik Gadamer 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|16 

 Kepedulian Sadrach terhadap budaya Jawa rupanya merupakan hasil asimilasi 

pandangan-pandangan yang ia peroleh saat melakukan lelono broto. Di sinilah dia bertemu 

dengan beberapa tokoh Jawa maupun asing yang menjunjung tinggi budaya Jawa. Sebut saja 

beberapa tokoh tersebut antara lain; Sis Kanoman yang terkenal sebagai guru ngelmu Jawa 

yang kemudian menjadi ayah angkatnya, Coolen seorang penginjil Belanda yang sangat 

menjawa dalam menyebarkan Injil, Tunggul Wulung sorang pandito dan mistikus Jawa dari 

gunung Kelud. Perjumpaan dan berbagai percakap dengan mereka rupanya telah membentuk 

horizon baru pada dirinya, yaitu kepekaan dan kemandirian berbudaya. Menurut Gadamer 

Horizon merupakan jangkauan penglihatan partikularif penafsir, dimana ini merupakan 

bentuk akhir dari konsep pra pemahaman atau situasi hermeneutis.76 Melalui peristiwa 

lelono broto, Radin yang berasal dari keluarga Jawa telah diperkaya dengan pra-

pemahamannya melalui peleburan horizon-horizon dengan beberapa tokoh yang memiliki 

berbagai cakrawala tentang budaya Jawa. Yang menarik, perjumpaannya dengan Coolen 

semakin menguatkan keyakinannya bahwa budaya Jawa tidak serendah yang dipikirkan oleh 

orang-orang Belanda. Coolen adalah pendahulu Sadrach dalam mewartakan Injil kepada 

orang Jawa.77 Dia bukan orang Belanda asli, ayahnya berdarah Rusia campuran Belanda dan 

ibunya seorang Jawa asli.78 Namun demikian pada paruh terakhir usianya, Coolen 

mengambil keputusan untuk hidup sebagai orang Jawa, di antara orang Jawa tanpa 

melupakan statusnya sebagai orang Belanda.79 Selain itu Kekristenan yang pada masa itu 

dianggap sebagai agama Belanda, oleh Coolen diajarkan melalui berbagai tradisi dan budaya 

Jawa.80. Desa Ngoro di Jawa Timur menjadi saksi pelayanan Coolen dalam mendialogkan 

Injil dengan budaya Jawa. Kehidupan Coolen rupanya telah menjadi “kesadaran akan 

sejarah-berdampak” (Wirkungsgeschichtlices Bewusstsein) bagi Sadrach khususnya dalam 

menyikapi dialektika Injil dan budaya. Gadamer menyebut Wirkungsgeschichtlices sebagai 

realitas sejarah yang merupakan tempat sejarah perealisasian.81 Dia berpendapat bahwa 

adanya hubungan reflektif dari sejarah dalam kaitannya dengan pemahaman.82 Artinya, pada 

satu sisi kita dapat memahami, mengkritisi dan mengasimilasi sesuatu namun di sisi lainnya 

kita juga membiarkan pengalaman masa lalu memberikan pengertian tentang diri kita serta 

 
 76 Gadamer dalam Halomoan Alfian Londok, “Kontribusi Hermeneutik Hans-Georg Gadamer Bagi 

Dialog Antaragama Di Indonesia,” SANJIWANI: Jurnal Filsafat 13, no. 2 (2022): 183. 

 77 Guillot, Kiai Sadrach: Riwayat Kristenisasi Di Jawa, 31–42. 

 78 Ibid., 31. 

 79 Ibid., 32. 

 80 Ibid., 34. 

 81 Gadamer dalam Inyiak Ridwan Muzir, Hermeneutika Filosofis Hans-Georg Gadamer (Sleman: 

AR-RUZZ MEDIA, 2020), 138. 

 82 Darmaji, “Dasar-Dasar Ontologis Pemahaman Hermeneutik Hans-Georg Gadamer,” 471. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 6, No 1, September 2023 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|17 

menempatkannya dalam suatu perspektif tertentu.83 Dan inilah yang terjadi pada Kiai 

Sadrach, pengalaman masa lalunya dengan para tokoh yang juga sama-sama bergelut dengan 

dialektika Injil dan budaya telah menjadi Wirkungsgeschichtlices Bewusstsein baginya. 

 Selanjutnya, terdapat keistimewaan dalam diri Kiai Sadrach ketika mendialogkan 

Injil dan budaya. Salah satunya adalah kemampuannya untuk menyaring budaya tersebut. 

Di dalam dirinya terdapat kemampuan untuk memahami adanya budaya yang harus ditolak 

sebab dapat mendistorsi pesan Injil, sehingga tidak semuanya digunakan bahkan ia 

cenderung melarang pengikutnya mempraktikan sebagian dari budaya itu. Menurut saya, 

kemampuan Sadrach dalam menafsir ini merupakan bagian dari sebuah proses melingkar 

dari pra-pemahaman yang ia miliki. Gadamer menyebutnya sebagai “lingkaran 

hermeneutis”.84 Latar belakangnya sebagai seorang Jawa dan pernah berguru dengan Sis 

Kanomanan yang terkenal sebagai guru ngelmu kejawen, telah memperkaya pra-

pemahamannya tentang budaya Jawa. Selain itu berbagai pengalamannya saat lelono broto 

semakin mematangkan pemahamannya dalam menyikapi budayanya sendiri. Terlebih saat 

Kiai Sadrach telah menjadi tokoh penting di Karangjasa sebagai pemimpin komunitas 

Golongane Wong Kristen kang Mardiko, pemahamannya yang tajam terhadap dialektika 

Injil dan budaya semakin tampak. Dia mampu menyaring bahkan bertindak tegas terhadap 

budaya yang bertentangan dengan nilai-nilai Injil. Sikapnya ini kemudian sangat dihargai 

oleh para pengikutnya sehingga mereka rela untuk tidak lagi menonton pagelaran wayang 

kulit, menikmati tayuban, dan melakukan tradisi ruwahan. 

 Terbentuknya komunitas Golongane Wong Kristen kang Mardiko di Karangjasa 

merupakan wujud kepiawaian Kiai Sadrach dalam menyikapi dialektika Injil dan budaya. 

Jika ditinjau berdasarkan teori Gadamer tentang “Aku-Engkau” menjadi “Kami”, tampak 

jelas bahwa komunitas tersebut menjadi representasi peleburan Sadrach dan pengikutnya 

pada substansi yang didialogkan yaitu Injil dan budaya Jawa. Menurut Gadamer proses 

dialog akan menjadi produktif bila terjadi partisipasi aktif maksimal sehingga terjadi 

peleburan antara penafsir dengan teks, obyek-subyek, “aku-engkau” menjadi kami, kami 

pada substansi yang didialogkan.85 Golongane Wong Kristen kang Mardiko memiliki gaya 

kebaktian dan sistem ritual sendiri yang terikat erat dengan tradisi Jawa yang ada.86 Sadrach 

 
 83 Ibid. 

 84 Hans-Georg Gadamer, Truth and Method 2nd Revision Edition (English Trans. Joel Weinsheimer 

& Donald G. Marshall) (New York: Continuum, 1999), 267. 

 85 Gadamer dalam Sofyan AP, Hermeneutika Gadamer Dan Relevansinya Dengan Tafsir, 11:115–

117. 

 86 Partonadi, Komunitas Sadrach Dan Akar Kontekstualnya: Suatu Ekspresi Kekristenan Pada Abad 

XIX, 150. 



David Eko Setiawan, Jaka Maryanto:  
Dialektika Injil dan Budaya: Membaca Ulang Kiprah Kiai Sadrach Melalui Lensa Hermeneutik Gadamer 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|18 

dan komunitasnya tidak meninggalkan akar tradisi Jawa namun di sisi lain mereka juga 

mampu menolak tradisi yang dapat mendistorsi Injil. Berkat kepiawaiannya dalam 

membimbing anggota komunitasnya, jemaat Sadrach ini kemudian dikenal sebagai jemaat 

yang sederhana, rendah hati, jujur, mandiri, tidak suka mengeluh, menolak candu, poligami, 

pelacuran, dan menjadi warga teladan bagi desa yang lain.87 

 Rupanya apa yang terjadi dalam jemaat Sadrach merupakan hasil “percakapan-

percakapan” panjang antara Injil dan budaya Jawa. Hadirnya Golongane Wong Kristen kang 

Mardiko merupakan bagian dari kiprah Kia Sadrach dalam menafsir ulang tentang 

perjumpaan Injil dan Budaya dan menghasilkan teologi kontekstual yang hadir dalam 

keseharian masyarakat Kristen Jawa di Karangjasa. Inilah yang disebut Gadamer sebagai 

“Hermeneutika Dialektis” di mana penafsiran yang lebih luas terhadap sebuah teks 

merupakan sebuah keniscayaan mengingat pada saat menafsir terjadi percakapan-

percakapan antara horizon penafsir dan horizon teks, melalui percakapan-percakapan ini 

terjadilah Fusion of Horizons yang kemudian membentuk pemahaman baru yang lebih luas 

atas pokok persoalan yang dipercakapkan.88 

 Dari hasil rereading terhadap kiprah dalam menyikapi dialektika Injil dan budaya 

melalui lensa hermeneutik Gadamer didapatkan hasil sebagai berikut; Pertama, dialektika 

Injil dan budaya dalam kiprah Kiai Sadrach telah membentuk kepribadian yang peka dan 

selektif terhadap budaya. Kolonialisme yang cenderung memarginalkan kebudayaan 

masyarakat terjajah telah memicu semangat Sadrach untuk menghargai kebudayaannya 

sendiri bahkan ia mampu mendialogkan berbagai budaya dengan pesan Injil sehingga isi 

pesan tersebut bukan menjadi “barang asing” bagi pendengarnya karena dikemas lebih 

kontekstual. Kedua, ketrampilan Sadrach dalam mengontekstualisasikan Injil merupakan 

suatu proses panjang dari Fusion of Horizons dari para pendahulunya yang telah berkiprah 

dalam dialektika Injil dan budaya. Kiai Sadrach telah diperkaya pemahamannya saat ia 

melakukan lelono broto hingga pertobatannya kepada Sang Kristus. Ketiga, penghargaan 

Sadrach yang tinggi atas budayanya tidak serta merta membuat ia gagap dalam membangun 

relasi dengan orang-orang asing di sekitarnya. Bahkan Sadrach mampu bekerja sama dengan 

mereka untuk mengembangkan pelayanannya sampai terbentuk komunitas Golongane Wong 

Kristen kang Mardiko. Dia mampu membuktikan bahwa dirinya bukanlah londo wurung, 

jawa tanggung, namun ia adalah seorang guru ngelmu yang dapat membebaskan masyarakat 

 
 87 Ibid., 180–181. 

 88 Gadamer dalam Darmaji, “Dasar-Dasar Ontologis Pemahaman Hermeneutik Hans-Georg 

Gadamer,” 489. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 6, No 1, September 2023 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|19 

dari ikatan tradisi yang salah dan membawa mereka pada kehidupan yang diubahkan dalam 

Kristus. Keempat, penghayatan iman komunitas Golongane Wong Kristen kang Mardiko 

menjadi contoh konkret bahwa “gap” antara Injil dan budaya dapat dijembatani secara arif 

dan bijaksana bahkan dapat menghadirkan penghayatan iman yang lebih kontekstual.. 

KESIMPULAN 

 Dialektika Injil dan budaya tampak dalam pelayanan pewartaan Injil Kiai Sadrach. 

Namun melalui kiprahnya tampak jelas bahwa dia mampu menyikapinya secara arif dan 

bijaksana, bahkan dia mampu menjembataninya serta menghasilkan pendekatan yang lebih 

kontekstual. Berdasarkan rereading melalui lensa hermeneutik Gadamer didapatkan 

pemahaman bahwa dialektika Injil dan budaya dalam kehidupan Sadrach telah menghasilkan 

kepribadian yang peka dan selektif terhadap budaya. Selain itu ketrampilannya dalam 

mendialogkan Injil dengan budaya diperoleh melalui proses panjang Fusion of Horizons dari 

para pendahulunya. Selanjutnya, ia juga tidak gagap dalam menyikapi kerja sama dengan 

orang-orang asing, malahan kemampuannya berelasi ini memberikan nilai tambah bagi 

pengembangan pelayanannya. Akhirnya, kontekstualisasi Injil oleh Sadrach menghasilkan 

penghayatan iman yang lebih kontekstual. 

REFERENSI 

Adams, Daniel J. Teologi Lintas Budaya. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1992. 

Andriaanse, L. Sadrach’s Kring. Leiden, 1899. 

Aritonang, Jan Sihar, and Karel Adriaan Steenbrink. A History of Christianity in Indonesia. 

Brill: Brill, 2008. 

Attamimi, Faisal. “Hermeneutika Gadamer Dalam Studi Teologi Politik.” HUNAFA: 

Jurnal Studia Islamika 9, no. 2 (2012): 319. 

Cachet, F. Lion. Een Jaar Op Reis in Dienst Der Zending. Amsterdam: J.A. Wormser, 

1896. 

Cipta, Samudra Eka. “Membangun Komunitas Kristen Kang Mardika.” SUNDERMANN: 

Jurnal Ilmiah Teologi, Pendidikan, Sains, Humaniora dan Kebudayaan 13, no. 2 

(2020): 65–72. 

Darmaji, Agus. “Dasar-Dasar Ontologis Pemahaman Hermeneutik Hans-Georg Gadamer.” 

Refleksi 13, no. 4 (2014): 469–494. 

Gadamer, Hans-Georg. Truth and Method 2nd Revision Edition (English Trans. Joel 

Weinsheimer & Donald G. Marshall). New York: Continuum, 1999. 

Guillot, C. Kiai Sadrach: Riwayat Kristenisasi Di Jawa. Grafiti Pers., 1981. 

———. Kiai Sadrach: Riwayat Kristenisasi Di Jawa. Jakarta: PT. Grafiti Pers, 1985. 

Harahap, Yoshua Budiman Paramita. “Liberatio Communio: The Ecclesiological Identity 

of Sadrach’s Javanese Community.” International Bulletin of Mission Research 41, 

no. 3 (2017): 239–250. 

Herwanto, L. Pikiran Dan Aksi Kiai Sadrach: Gerakan Jemaat Kristen Jawa Merdeka. 

Jogjakarta: Matabangsa, 2002. 



David Eko Setiawan, Jaka Maryanto:  
Dialektika Injil dan Budaya: Membaca Ulang Kiprah Kiai Sadrach Melalui Lensa Hermeneutik Gadamer 

Copyright© 2023; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|20 

Jumal, Ahmad. “Desain Penelitian Analisis Isi (Content Analysis).” ResearchGate, 2018. 

Kaprisma, Hendra. “Cakrawala Historis Pemahaman : Wacana Hermeneutika Hans-Georg 

Gadamer.” Literasi 1, no. 2 (2011): 247–255. 

Latuheru, Angel Ch, Izak Y M Lattu, and Tony R Tampake. “PANCASILA SEBAGAI 

TEKS DIALOG LINTAS AGAMA DALAM PERSPEKTIF HANS-GEORG 

GADAMER DAN.” Jurnal Filsafat 30, no. 2 (2020): 150–180. 

Londok, Halomoan Alfian. “Kontribusi Hermeneutik Hans-Georg Gadamer Bagi Dialog 

Antaragama Di Indonesia.” SANJIWANI: Jurnal Filsafat 13, no. 2 (2022): 177–

187. 

Muzir, Inyiak Ridwan. Hermeneutika Filosofis Hans-Georg Gadamer. Sleman: AR-RUZZ 

MEDIA, 2020. 

Partonadi, Soetarman Soediman. Komunitas Sadrach Dan Akar Kontekstualnya: Suatu 

Ekspresi Kekristenan Pada Abad XIX. Jakarta dan Yogyakarta: Gunung Mulia dan 

Taman Pustaka Kristen, 2001. 

Setiawan, David Eko. “Menjembatani Injil Dan Budaya Dalam Misi Melalui Metode 

Kontektualisasi.” Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika 3, no. 2 (2020): 

160–180. 

Singgih, Emanuel Gerrit. “A Postcolonial Biography of Sadrach: The Tragic Story of an 

Indigenous Missionary.” Al-Jami’ah 53, no. 2 (2015): 367–386. 

Sofyan AP, Kau. Hermeneutika Gadamer Dan Relevansinya Dengan Tafsir. Jurnal 

Farabi. Vol. 11, 2014. 

Sumartana, T. Missions at the Crossroads: Indigenous Churches, European Missionaries, 

Islamic Association, and Socio-Religious Change in Java, 1812–1936. Jakarta: PT. 

BPK Gunung Mulia, 1994. 

Sumaryono, E. Hermeneutika Sebuah Metode Filsafat. Yogyakarta: Kanisius, 1993. 

Tanudjaja, Rahmiati. “Kontekstualisasi Sebagai Sebuah Strategi Dalam Menjalankan 

Misi : Sebuah Ulasan Literatur.” Veritas : Jurnal Teologi dan Pelayanan 1, no. 1 

(2000): 19–27. 

Uri Christian Sakti Labeti. “Pandangan Gereja Kristen Jawa (GKJ) Terhadap Budaya 

Dalam Konteks Masyarakat Jawa.” Jurnal Teologi Berita Hidup 4, no. 1 (2021). 

http://www.ufrgs.br/actavet/31-1/artigo552.pdf. 

 


