Jurnal teologGl BeRrIta hidup

Vol 6, No 2, Maret 2024; 522-542; doi.org/10.38189/jtbh.v6i2.473
ISSN 2654-5691 (online); 2656-4904 (print)
Jurnal teoloas Available at: e-journal sttberitahidup.ac.id/index.php/jbh

BeRIta hidup

Menelaah Pengertian Dialog demi Mencapai Dialog Kehidupan

Ricky Setiawan Pabayo!
rickysetiawanpabayo@gmail.com

Yohanes Endi?
yohanesendi82@gmail.com

Alphonsus Tjatur Raharso3
atjaturriwgmail.com

Abstract

The main focus of this discussion is to examine the attitude of Saint Francis of Assisi and
Sultan Malik al-Kamil in building tolerance between religions, especially in West Borneo.
St. Francis of Assisi's concern for the war that claimed so many lives at that time, made him
feel that humans had begun to forget the social value of other people's lives so that an
attitude of mutual suspicion arose within themselves to bring each other down through their
religious beliefs. Religion is a personal human affair with God, not a human affair that
interferes with the affairs of other human beings with the God they believe in. Therefore, if
there is someone who interferes in such matters, a different ideological understanding will
emerge. The government is trying to promote a prosperous life by daring to accept the
differences that exist in Indonesia. The interreligious dialogue that was created aims to
provide answers to the problems that occur to create peace. The goal to be achieved from
this research is to build a lively dialogue that overrides religious ideology that leads to acts
of tolerance towards others. Therefore, it is necessary for the Indonesian people to first
understand what is meant by dialogue. Dialogue is understood as an artistic value in
understanding when discussing the meaning, when someone conveys something, it is hoped
that it will be responded with sympathy for the other person. If this is not done, then the
dialogue is only limited to ordinary discussions or only to dispel suspicions. The novelty of
this research is to examine and reflect on the attitude of the meeting of Saints and Sultans in
building peace in maintaining the value of life in humans, which at this time has also begun
to be forgotten due to differences.

Keywords: Dialogue of Life; Peace; Saint Francis of Assisi; Tolerance.

Abstrak

Fokus Utama Pembahasan ini adalah mengkaji sikap Santo Fransiskus Asisi dan Sultan
Malik al-Kamil dalam membangun sikap toleransi antar umat beragama khususnya di
Kalimantan Barat. Keprihatinan Santo Fransiskus Asisi atas perang yang merenggut korban
jiwa begitu besar saat itu, membuatnya merasa bahwa manusia sudah mulai melupakan nilai
sosial atas hidup orang lain, sehingga sikap saling mencurigai antara satu sama lain muncul
dalam diri untuk saling menjatuhkan melalui paham agama yang dianut. Agama merupakan

1 STFT Widya Sasana Malang
2 STFT Widya Sasana Malang
3 STFT Widya Sasana Malang

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)| 522


mailto:rickysetiawanpabayo@gmail.com
mailto:yohanesendi82@gmail.com
mailto:atjaturr@gmail.com

Jurnal Teologi Berity Hidup, Vol 6, No 2, Maret 2024

urusan pribadi manusia dengan Allah, bukan urusan manusia yang mencampuri urusan
manusia lain dengan Allah yang diimani. Oleh karena itu, apabila ada seseorang yang ikut
campur masalah seperti itu maka akan muncul sebuah pemahaman ideologi yang berbeda.
Pemerintah berusaha menggaungkan hidup sejahtera dengan berani menerima perbedaan
yang ada di Indonesia. Dialog interreligius yang diciptakan bertujuan untuk memberikan
jawaban atas permasalahan yang terjadi agar terciptanya sebuah perdamaian. Tujuan yang
ingin dicapai dari penelitian ini adalah untuk membangun sebuah dialog kehidupan yang
mengesampingkan ideologi agama yang mengarah kepada tindakan-tindakan toleransi
terhadap yang lain. Oleh karena itu, perlulah masyarakat Indonesia mengerti terlebih dahulu
apa yang dimaksud dengan dialog. Dialog dipahami sebagai nilai seni dalam memahami
ketika berdiskusi artinya, ketika seseorang menyampaikan sesuatu diharapkan ditanggapi
dengan menaruh rasa simpati terhadap lawan bicara. Apabila hal tersebut tidak dilakukan
maka dialog hanya sebatas diskusi biasa atau hanya untuk menghilangkan kecurigaan.
Kebaruan dari penelitian ini adalah mengkaji dan merefleksikan sikap dari pertemuan Santo
dan Sultan dalam membangun perdamaian dalam menjaga nilai kehidupan dalam diri
manusia yang saat ini juga sudah mulai terlupakan karena perbedaan.

Kata-kata kunci: Dialog Kehidupan; Perdamaian; Santo Fransiskus Asisi; Toleransi.

PENDAHULUAN

Tahun 1214 merupakan awal peristiwa yang sangat mencekam bagi umat manusia,
di mana terjadi perang antara Agama Islam dan Agama Kristen. Mereka saling memusnahi
akibat kesalahpahaman dalam memahami ideologi masing-masing agama. Perang ini disebut
dengan perang salib.* Kesalahpahaman yang menyebabkan perang salib tersebut ternyata
tidak lepas dari dukungan dari para pemuka agama yang saat itu juga membenci paham
ideologi agama lain sehingga timbullah sebuah keresahan bagi dua orang yang dipercayai
sebagai pelopor terbentuknya dialog interreligius. Dua tokoh tersebut yaitu Santo Fransiskus
Asisi dan Sultan Malik al-Kamil. Peran kedua tokoh ini bisa menjadi inspirasi bagi banyak
orang untuk terus berusaha membangun kerukunan meski hidup dalam perbedaan.

Perjuangan untuk membangun kerukunan yang dilakukan oleh Fransiskus Asisi
bersama Sultan Malik al-Kamil hingga mencapai sebuah kesepakatan bersama dalam
mengakhiri peperangan saat itu tidaklah mudah. Banyak faktor yang mempengaruhi agar
peperangan terus dilanjutkan dalam membuktikan agama siapa yang paling benar dan ajaran
agama mana yang harus diikuti. Pemahaman tersebut tidak lepas dari pengaruh pandangan
tentang kebenaran dalam agama yang kurang tepat sehingga timbul sebuah konflik yang
mengakibatkan dua agama berperang.® Artinya, agama itu sendiri mengajarkan kebenaran

4 Paul Moses, Diplomasi Damai Santo Dan Sultan Jejak Perdamaian Dalam Perang Salib Yang Tak
Banyak Diketahui (jakarta: PT PUSTAKA ALVABET, 2019), 65.

> Mahmoud Mustafa Ayoub, Mengurai Konflik Muslim-Kristen Dalam Perspektif Islam (Yogyakarta:
Fajar Pustaka Baru, 2001), 125.

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 523



Ricky Setiawan Pabayo; Yohanes Endi; Alphonsus Tjatur Raharso:
Menelaah Pengertian Dialog demi Mencapai Dialog Kehidupan

dan damai, namun orang sering kali keliru dalam menafsirkan kebenaran dan kedamaian itu
yakni dengan membenci yang lain dan melakukan peperangan.

Di mata dunia, Indonesia dikenal sebagai negara plural yang ramah. Namun
kemajemukan Negara Indonesia beberapa tahun terakhir mengalami kemerosotan karena
ada rentetan peristiwa tindak kekerasan yang mengatasnamakan agama. Seperti Pura di
Lumajang dirusak orang tak dikenal, penyerangan terhadap ulama di Lamongan serta
kekerasan yang sering terjadi biasanya terkait dengan penolakan atas pembangunan rumah
ibadat.® Dengan terjadinya kekerasan tersebut mau menggambarkan bahwa yang satu tidak
menghendaki yang lain, sendi-sendi yang merekat kesatuan pelan-pelan dirobohkan, padahal
yang menjadi pilar terwujudnya Negara Republik Indonesia ini adalah Pancasila, yang ber-
Bhineka Tunggal Ika.” Oleh karena itu, diperlukan sebuah tindakan untuk menanggulangi
permasalahan yang terjadi dan peranan FKUB harus diperbaiki untuk menemukan kembali
tujuan dari FKUB itu sendiri.

Konflik yang mengatasnamakan agama merupakan sebuah tindakan yang dapat
menimbulkan sikap intoleransi dalam kehidupan masyarakat. Untuk mengatasi itu
diperlukan sebuah wadah di mana di dalamnya terdapat orang-orang yang memiliki cara
berpikir yang terbuka, positif dan mau mendengarkan dengan kerendahan hati. Semuanya
itu dilakukan demi terwujudnya kerukunan dan kedamaian. Selain itu diperlukan kerja sama
dari semua pihak yang berkehendak baik agar dapat mengembalikan Negara Indonesia
menjadi negara yang ramah dan memiliki sikap toleransi yang tinggi dengan
mengedepankan musyawarah untuk mencapai mufakat sebagaimana yang tertuang dalam
batang tubuh UUD 1945.

Persoalan terkait dialog agama saat ini menjadi sebuah pertanyaan bagi manusia
kebanyakan karena melihat ada begitu banyak kekerasan yang terjadi yang dilandasi oleh
tafsiran atas ajaran agama tertentu. Hal ini sungguh disayangkan. Dialog yang dilakukan
selama ini tampak masih sebatas menghilangkan sikap curiga.® Terlihat, dialog antar agama
yang terjadi saat ini hanyalah sebatas pertemuan biasa tanpa melibatkan kesadaran penuh

untuk menghargai dan menerima perbedaan. Oleh karena itu, makna dialog harus dipahami

6 Rochmanudin, “Kasus Intoleransi Dan Kekerasan Beragama Sepanjang 2018,” IDN Times, last
modified 2018, https://www.idntimes.com/news/indonesia/rochmanudin-wijaya/linimasa-kasus-intoleransi-
dan-kekerasan-beragama-sepanjang-2?page=all.

" Dian Fath Risalah. Muhammad Hafil, “Aduan Kekerasan Dalam Kebebasan Beragama Meningkat,”
Republika.Co.ld, last modified 2020, accessed March 2, 2023,
https://khazanah.republika.co.id/berita/qjee8q430/aduan-kekerasan-dalam-kebebasan-beragama-meningkat.

8 Masdar Hilmy, Islam Profetik Substansiasi Nilai-Nilai Agama Dalam Ruang Publik (Yogyakarta:
PT KANISIUS, 2008), 150.

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 524



Jurnal Teologi Berity Hidup, Vol 6, No 2, Maret 2024

dengan benar agar dapat membantu mengerti realitas agama yang ada.® Dalam Gereja
Katolik misalnya, dialog agama memiliki misi untuk mencapai kedamaian yang berujung
pada keselamatan. Pemahaman tentang keselamatan tersebut mengalir dari kesadaran bahwa
setiap manusia ini sama, sederajat. Setiap manusia diciptakan oleh Allah yang satu dan sama
dan dikehendaki untuk bahagia.® Jika paham ini dimiliki oleh setiap orang niscaya akan
begitu gampang menjalin komunikasi dan hidup dengan siapa saja di mana pun berada.
Sayangnya, polarisasi masyarakat tentang agama masih terasa kuat sehingga menjadi beban
berat bagi siapa pun, akibatnya manusia selalu ingin memanusiakan Tuhan, dan menjadikan
realitas Tuhan tidak terbatas menjadi terbatas, padahal Tuhan Allah itu jauh melampaui cara
berpikir manusia.

Sejatinya, penjelasan yang serasional apa pun tidak akan pernah cukup untuk
mengerti siapa itu Allah. Karena itu manusia tidak boleh mempersempit pemahaman tentang
Allah, atau pun bertindak lebih kejam dari Allah. Ingat bahwa, kegagalan manusia untuk
memahami Allah dalam agamanya sendiri itu sangat fatal, karena bisa melegalkan kekerasan
atas dalil agama, membenci saudara yang tak seiman atas dalil agama. Itu semua karena
seolah-olah, atau mengklaim, menjadikan sebuah nilai kebenaran dalam agama hanya ada
pada satu pihak saja, dan yang lain salah sehingga layak dibenci.!! Tentu tidak patut
dipungkiri bahwa setiap agama mengakui bahwa agama dialah yang terbaik, dan karena itu
dia memilih agama tersebut. Ini tidak salah, dan memang harus demikian. Namun tidak
berarti langsung menyalahkan agama lain, dan membenci agama lain, karena sejatinya Kita
harus paham bahwa mereka pun memiliki cara pandang yang sama: agamaku paling benar.
Perlu ditekankan lagi, kebenaran di sini tentu saja bukan berarti yang lain salah dan hanya
agama kita saja yang benar.

Kebenaran itu harus membuat setiap orang yang mengimani Allah sungguh-sungguh
bangga dengan imannya, tetapi tetaplah menghargai iman saudara-saudaranya yang
beragama lain. Karena itu, menjadi sebuah tantangan bagi kita semua untuk berpikir Kritis,
sekaligus humanis ketika berhadapan dengan penganut agama lain. Kita harus tetap sadar
bahwa kita itu berbeda, dan perbedaan itu indah, sehingga dengan demikian kita bisa

menyapa orang lain sebagai saudara, teman, sahabat. Itulah makna terdalam dari Bhineka

° Hilmy, 151.

10 S.D.B Kardinal Yosef Ratzinger. ““Dominus Iesus’ Tentang Keunikan Dan Keselamatan Bagi
Semua Umat Manusia Dalam Yesus Kristus Dan Gereja Katolik,” Katolisitas.org, 2018,

https://www.katolisitas.org/dominus-iesus/.

11 Saiful Maarif, “Cinta Laura Dan Moderasi Beragama,” Kemenag.go.id, 2021,
https://www.kemenag.go.id/read/cinta-laura-dan-moderasi-beragama-v5yjp.

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)| 525



Ricky Setiawan Pabayo; Yohanes Endi; Alphonsus Tjatur Raharso:
Menelaah Pengertian Dialog demi Mencapai Dialog Kehidupan

Tunggal Ika yang termaktub dalam Pancasila sebagai fondasi hidup berbangsa dan bernegara
di Indonesia. Untuk itulah para tokoh, pejuang bangsa ini telah merumuskan satu semboyan
yang bisa merajut perbedaan menjadi sebuah harmoni yang sangat indah dan memperkaya
satu sama lain.

Hidup harmoni membuat kita merasa bangga dan senang ketika mendengar suara
azan berkumandang, ketika lonceng gereja berbunyi, ketika melihat sesajen di tiap-tiap
tikungan jalan atau dekat patung di Bali, ketika melihat hio berasap. Singkatnya, apa pun
yang dilakukan oleh agama-agama di Indonesia yang diakui secara sah oleh negara itu,
indah, dan wajib bagi manusia Indonesia untuk melihat keindahan itu. Dengan demikian,
agama tidak boleh dijadikan sebagai patokan dalam menilai perbedaan dalam kehidupan
manusia saat ini, melainkan agama selalu mengarahkan manusia untuk menatap keindahan,
dan dari situ mengantar orang kepada kebahagiaan, kedamaian, keselamatan. Ketika hidup
berdampingan yang harus tumbuh adalah sikap saling menghargai dan menjunjung tinggi
nilai kemanusiaan.

Pemahaman seperti ini perlu dipromosikan kepada semua orang, teristimewa untuk
para generasi muda, mulai sejak dini, bukan malah sebaliknya dengan merecoki, mengajari
mereka untuk membenci sesama manusia. Jika yang ditanamkan toleransi maka akan
memetik buah perdamaian, jika yang ditanam kebencian yang dituai adalah perang. Jadi,
diperlukan sebuah edukasi tentang pemahaman agama yang benar baik itu dilakukan secara
formal di sekolah-sekolah, kampus-kampus, maupun non formal di rumah-rumah

pembinaan, di dalam keluarga, di dalam pesantren, seminari, dan lain sebagainya.

METODE

Penulisan ini menggunakan metode kualitatif dengan studi kepustakaan. Penulis
secara khusus menggunakan karya Paul Moses. Paul Moses adalah seorang penulis dan
jurnalis Amerika dan juga seorang profesor jurnalisme di Brooklyn College yang menuliskan
sebuah buku berjudul “The Saint and the Sultan: Crusade, islam, and Francis of Asisi’s
Mission of Peace” atau dalam Bahasa Indonesianya adalah “Diplomasi Damai Santo dan
Sultan yang kemudian menjadi sumber buku utama bagi penulis. Selain itu, penulis juga
menggunakan sumber-sumber pendukung lainnya seperti buku, jurnal ilmiah, artikel,
dokumen resmi Gereja Katolik, dan lain sebagainya. Penulisan yang dilakukan dengan
mengkaji sikap Santo Fransiskus Asisi terhadap nilai kehidupan manusia yang saat itu
terlupakan akibat kesalahpahaman dalam memahami ideologi agama sebagai bentuk

penolakan nilai toleransi. Penulisan ini dimaksudkan dapat memberikan gambaran kepada

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 526



Jurnal Teologi Berity Hidup, Vol 6, No 2, Maret 2024

masyarakat Indonesia terkhususnya Kalimantan Barat, pentingnya menjaga nilai toleransi
dalam perbedaan agar segala pertikaian dapat teratasi dengan baik sebagai pedoman yang

merujuk pada sikap Santo Fransiskus Asisi dan Sultan Malik al-Kamil.*?

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pengertian Dialog

Dialog dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia dimengerti sebagai percakapan antara
dua orang atau lebih. Percakapan yang terjadi bukan semata-mata tanpa adanya bahan
diskusi atau hanya percakapan biasa melainkan ada topik permasalahan yang ingin dibahas,
dan memiliki tujuan atau hasil dari pembahasan tersebut.3

Melalui dialog diharapkan segala persoalan hidup bersama bisa diatasi. Ada hal-hal
yang perlu diperhatikan dalam dialog antara lain penyampaian dialog harus bisa
mendapatkan simpati dari lawan bicara agar mereka mampu menangkap apa yang
disampaikan oleh seseorang demi kebaikan bersama. Dialog dapat membantu orang untuk
menjadi semakin bijak dalam menganalisis suatu persoalan. Untuk melakukan dialog perlu
ada simpati terhadap yang lain agar apa yang disampaikan dapat dicermati secara baik.
Harapannya, bisa saling menghargai satu sama lain dengan menjunjung tinggi setiap pribadi
manusia tanpa memberi distingsi/pembedaan.

Proses dialog terjadi pertama-tama dengan menggunakan pikiran/akal budi lalu
diterjemahkan dalam kata-kata yang diucapkan kepada yang lain sehingga setiap orang dapat
memahami apa yang hendak disampaikan sehingga muncullah kesamaan perspektif.
Kesamaan perspektif bukan berarti pertama-tama sebuah kebenaran absolut melainkan
sebuah langkah awal untuk bisa mengerti masalah/duduk perkara. Ketika duduk perkaranya
diketahui maka dengan mudah dicari jalan keluarnya untuk kebaikan bersama. Tentu,
keputusan yang dibuat bukan bersifat win-win solution, melainkan yang terbaik untuk
menanggapi sebuah persoalan yang ada. Artinya, setiap keputusan atau aturan yang dibuat
tidak bisa menyenangkan semua pihak, tetapi itu baik untuk semua dengan segala risiko yang
ada. Terkait keputusan bersama ini seseorang atau sekelompok orang yang berdialog atau
berperkara dituntut untuk memiliki semangat kerendahan hati dan mau menghargai apa yang

sudah menjadi kesepakatan bersama. ltulah artinya musyawarah untuk mencapai mufakat.

12 paul Moses, Diplomasi Damai Santo Dan Sultan Jejak Perdamaian Dalam Perang Salib Yang
Tak Banyak Diketahui. (Jakarta: PT PUSTAKA ALVABET, 2019).
13 https://kbbi.web.id/dialog (Diakses 10 Mei 2023, 21.46 WIB).

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 527


https://kbbi.web.id/dialog

Ricky Setiawan Pabayo; Yohanes Endi; Alphonsus Tjatur Raharso:
Menelaah Pengertian Dialog demi Mencapai Dialog Kehidupan

Tujuan dan Titik-Tolak Dialog

Kehidupan manusia di muka bumi ini tidak akan pernah luput dari persoalan,
benturan-benturan kepentingan karena hidup bersama dengan orang lain. Namun perlu
digarisbawahi bahwa benturan-benturan baik kecil maupun besar itu terjadi akibat sebuah
perjumpaan dengan yang lain dalam satu sistem sosial hidup bermasyarakat. Artinya tidak
bisa dihindari karena manusia memang tidak pernah bisa hidup sendiri, dia membutuhkan
orang lain, terlepas di sana sini ada konflik kepentingan. Itulah mengapa perlu adanya dialog.
Dialog dimaksudkan untuk menemukan suatu kebijakan atau kesepakatan atau paling kurang
informasi agar satu sama lain bisa hidup berdampingan. Tentu yang diperlukan adalah sikap
mau mendengarkan dan kelapangan hati satu sama lain. Jika saling membela dan
mempertahankan diri atas kebenaran atau kepentingannya sendiri dan tidak mau
mendengarkan, maka sebuah keputusan bersama tidak akan pernah tercapai.

Adapun bahan-bahan dialog bisa berupa masalah-masalah kemanusiaan seperti
penderitaan di muka bumi, persoalan-persoalan agama, benturan-benturan kepentingan,
kebutuhan sosial dan lain-lain. Dialog dimaksudkan untuk mencari pemecahan secara bijak
atas persoalan-persoalan tersebut.*

Dialog saat ini sering kali dikaitkan dengan persoalan-persoalan agama. Prasangka
buruk yang terjadi terhadap agama-agama di Indonesia sering kali menciptakan konflik
terbuka, seperti contoh yang terjadi di Aceh yang membakar rumah ibadat. Peristiwa tersebut
menjadi titik tolak pemikiran banyak orang bahwa agama menjadi dalang dari semua
kerusuhan yang ada. Jika ada dialog, persoalan-persoalan agama waktu itu bisa diatasi
dengan baik demi terciptanya suasana yang rukun dan damai.®

Terciptanya kerukunan dalam kehidupan beragama di Indonesia merupakan salah
satu tujuan, harapan dan kerinduan bagi setiap orang, kasusnya para pemuka agama. Untuk
itulah dialog dirasa sangat penting untuk saat ini, agar tumbuh relasi yang baik dan sehat.
Relasi yang baik dan sehat mengandaikan adanya sikap saling terbuka satu terhadap yang
lain sehingga tambullah sikap toleransi, saling menghargai dalam perbedaan, bahkan melihat

perbedaan itu sebagai sebuah kekayaan.®

14 pPaul F. Knitter, Satu Bumi Banyak Agama Dialog Multi-Agama Dan Tanggung Jawab Global
(jakarta: BPK Gunung Mulia, 2002), 21.

15 YANCE ZADRAK RUMAHURU, “Mengembangkan Dialog Untuk Penguatan Misi Agama
Yang Transformatif,” KENOSIS: Jurnal Kajian Teologi 2, no. 1 (2018): 23-35.

18 1bid.

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 528



Jurnal Teologi Berity Hidup, Vol 6, No 2, Maret 2024

Kerukunan Umat Beragama

Kerukunan antar umat beragama merupakan dambaan bagi setiap manusia untuk
menciptakan rasa aman dan nyaman dalam menjalankan ibadah. Gereja Katolik memiliki
sikap positif dalam memandang agama-agama lain.}” Gereja Katolik selalu membuka diri
untuk menyapa dan merangkul siapa saja yang berkehendak baik. Sikap positif Gereja ini
tertuang dalam Lumen Gentium art 16 , Nostra Aetate art 3 dan lain-lain juga dihidupi dalam
tarekat religius ketika mereka melakukan misi Ad Gentes (misi keluar).'®

Kerukunan umat beragama dalam menjalin sebuah dialog adalah salah satu cara yang
ampuh dalam mencari pemahaman tentang toleransi kerukunan agama. Hal tersebut tidak
akan dapat terlaksana apabila tidak ada campur tangan dari banyak pihak.'® Artinya, setiap
orang memiliki tanggung jawab untuk membangun sikap toleransi kerukunan beragama
yang dimulai sejak kecil. Tokoh-tokoh dalam agama tertentu juga ikut terlibat aktif dalam
menyuarakan atau mempromosikan sikap dan semangat toleransi beragama. Jika toleransi
itu sudah tumbuh sejak dini maka ketika dewasa mereka akan dengan mudah hidup bersama
orang lain dalam damai. Dengan demikian tidak ada lagi benturan-benturan satu sama lain
karena saling mengerti dan mampu menghargai sebuah perbedaan.

Kerukunan umat beragama merupakan hal yang sangat penting bahkan bisa
dikatakan sebagai kebutuhan mendesak saat ini. Untuk itu perlu diperjuangkan oleh setiap
pihak. Perlu disadari bahwa agama merupakan fondasi dasar untuk membangun kerukunan
tersebut sekaligus sebagai pilar penyokong dalam suatu negara. Apabila pilar itu runtuh dan
tidak dapat diperbaiki lagi maka negara pun akan runtuh. Oleh karena itu, toleransi dan
kerukunan harus tetap dijaga dan dirawat agar pilar itu tetap kokoh.?° Pada akhirnya negara
juga tetap utuh bertahan dalam kerukunan dan kesejahteraan.

Setiap konflik yang terjadi bisa diselesaikan dengan dialog. Dalam membangun
dialog diperlukan sebuah proses yang panjang mulai dari pengenalan yang cermat hingga
sampai pada komunikasi dan kerja sama. Hal mendasar yang perlu diketahui adalah
agamanya sendiri. Pemahaman itu pun harus yang mendalam sehingga ketika berhadapan

17 Armada Riyanto, Dialog Agama Dalam Pandangan Gereja Katolik (Yogyakarta: PT KANISIUS,
1995), 23.

18 Riyanto, 24.

1 Bimas Hindu, “Membangun Kerukunan Melalui Dialog Kerukunan Intern Umat Hindu,” last
modified 2017, https://jateng.kemenag.go.id/2017/05/membangun-kerukunan-melalui-dialog-kerukunan-
intern-umat-hindu/.

2 Kantor Kementerian Agama Kabupaten Grobogan, “Dialog Kerukunan Umat Beragama Bentuk
Sinergi Toleransi Umat Beragama,” last modified 2021, https://jateng.kemenag.go.id/2021/10/dialog-
kerukunan-umat-beragama-bentuk-sinergi-toleransi-umat-beragama/.

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 529



Ricky Setiawan Pabayo; Yohanes Endi; Alphonsus Tjatur Raharso:
Menelaah Pengertian Dialog demi Mencapai Dialog Kehidupan

dengan agama lain ia mampu bersikap dengan baik seturut ajaran agamanya.?! Dialog yang
perlu digaungkan adalah dialog kehidupan. Dialog kehidupan itu memang mengalir dari
nilai-nilai agama yang dianut namun, sungguh dihayati dalam kehidupan sehari-hari, bahkan
yang paling menonjol sisi kehidupan sehari itu. Jadi, bukan pertama-tama dalam ranah
teologis, hukum, doktrin dan seterusnya. Dengan kata lain, dialog yang dilakukan tidak
boleh menyentuh hal-hal yang bersifat doktrinal dari agama-agama tertentu sebab bisa jatuh
pada kebenaran yang absolut yang justru mempersempit cara berpikir seseorang dalam
melihat yang lain. Yang perlu dibutuhkan dalam dialog kehidupan justru hal-hal yang
berkaitan dengan kehidupan yang nyata.

Menumbuhkan Semangat Toleransi

Armada Riyanto dalam bukunya yang berjudul Dialog Agama Dalam Pandangan
Gereja Katolik mengatakan bahwa dialog merupakan bagian misi penginjilan Gereja.?
Tujuan dari misi penginjilan Gereja adalah keselamatan. Dialog dengan demikian dipahami
sebagai suatu cara untuk saling mengenal dan memperkaya sehingga dapat menyelamatkan
satu sama lain.

Gereja Katolik tidak memandang dialog sebagai salah satu cara untuk memanfaatkan
dan memunculkan komunitas-komunitas Kristen baru.?® Misi keselamatan yang dijunjung
tinggi oleh Gereja justru sebaliknya yaitu untuk membangun kehidupan yang lebih
bersahabat, bersaudara. Setiap orang diutus untuk menciptakan rasa damai dan
meminimalisasi sedemikian rupa rasa curiga terhadap agama lain.

Dialog dalam menumbuhkan semangat toleransi adalah salah satu cara untuk
merangkul setiap agama yang berbeda. Semboyan Bhineka Tunggal Ika yang mengalir dari
Panca sila (dasar negara) adalah fondasi dari negara Indonesia yang diharapkan mampu
menyatukan perbedaan. Persatuan yang diharapkan tidak akan terlaksana dengan baik
apabila setiap pemeluk agama tidak mampu menghargai orang lain.?*

Semangat toleransi merupakan sebuah keutamaan mendasar di Negara Republik
Indonesia saat ini. Karena itu peran pemerintah dalam menumbuhkan semangat toleransi

tersebut harus dijunjung tinggi serta melibatkan banyak pihak.?® Di Indonesia, agama yang

2L Moh Khoirul Fatih, “Dialog Dan Kerukunan Umat Beragama Di Indonesia Dalam Pemikiran a.
Mukti Ali,” 2021, 38-60.

22 Riyanto, Dialog Agama Dalam Pandangan Gereja Katolik, 105.

23 Riyanto, 105.

24 Tratama Helmi Supanji, “Toleransi Antar-Umat Beragama Kunci Kemajuan Bangsa,” Kemenko
PMK, last modified 2021, https://www.kemenkopmk.go.id/menko-pmk-toleransi-antar-umat-beragama-kunci-
kemajuan-bangsa.

2 Knitter, Satu Bumi Banyak Agama Dialog Multi-Agama Dan Tanggung Jawab Global, 22.

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 530



Jurnal Teologi Berity Hidup, Vol 6, No 2, Maret 2024

paling sering mengalami kesulitan dalam membangun dialog adalah Agama Islam dan
Agama Kristen. Pergumulan yang terjadi kerap kali membahas tentang warisan religius serta
bagaimana sikap individu dalam menghargai warisan tersebut dan mencoba untuk
memahaminya sehingga memunculkan sebuah pemahaman baru atau penyesuaian dalam
menghayati warisan religius masing-masing agama.?® Di luar Islam dan Kristen tidak
menutup kemungkinan bahwa agama lain juga tetap ikut serta dalam mempererat hubungan

antar umat beragama.?’

Bentuk-bentuk Dialog

Ada begitu banyak bentuk dialog yang digunakan dalam masyarakat baik itu antar
individu maupun antar kelompok. Terkait relasinya dengan dialog interreligius ada beberapa
bentuk dialog yang perlu terus-menerus dibangun dan dipromosikan oleh semua pihak.
Penulis melihat paling kurang ada tiga dialog yang sangat penting untuk dipromosikan dan
dihidupi.
Dialog Agama / Dialog Iman

Dialog Agama adalah suatu komunikasi yang dilakukan antar pemeluk agama
tertentu dalam berbagi informasi terkait polemik agama dan kepercayaannya. Dalam
menjalankannya perlu dimiliki sikap terbuka dan kerendahan hati, rasa hormat dan pikiran
positif terhadap penganut agama yang berbeda. Dialog yang berbentuk perjumpaan dari hati
ke hati akan menemukan jalan keluar atas setiap persoalan yang terjadi.?®

Dialog Agama sendiri diyakini sudah sering dilakukan oleh agama-agama yang ada
di Indonesia. Dari pengamatan, dialog yang dilakukan selama ini ternyata sebagian besar
belum menemukan hasil yang diinginkan, salah satu penyebabnya adalah minimnya
pemahaman tentang agamanya sendiri sehingga ketika berhadapan dengan persoalan
mengalami kesulitan untuk menemukan jalan keluarnya terlebih ketika itu dibenturkan
dengan masalah-masalah agama lain.?

Seorang yang memiliki pemahaman agama dengan baik akan mampu melihat sebuah
kekayaan di dalam perbedaan. Dia mampu menjadikan perbedaan itu sebagai warna yang

indah dalam kehidupan bersama. Jika pemahamannya kurang tentu saja akan sulit untuk

2 J, B. Banawiratma, Dialog Antar Umat Beragama Gagasan Dan Praktik di Indonesia, 11.

27]. B. Banawiratma, DKk, Dialog Antar Umat Beragama Gagasan Dan Praktik Di Indonesia (Jakarta
Selatan: PT Mizan Publika, 2010), 5.

28 Tahar Rachman, “Dialog Agama,” Angewandte Chemie International Edition, 6(11), 951-952.
(2018): 10-27.

2 Muhammad Zainal Arifin, “Dialog Antar Agama Dalam Pandangan Hans Kung” (2012),
http://eprints.ums.ac.id/20437/22/INASKAH_PUBLIKASI.pdf.

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 531



Ricky Setiawan Pabayo; Yohanes Endi; Alphonsus Tjatur Raharso:
Menelaah Pengertian Dialog demi Mencapai Dialog Kehidupan

menemukan keindahan dan kekayaan dalam perbedaan akibatnya banyak tokoh yang
meminta para pengikutnya untuk bersikap eksklusif, tertutup. Sikap tertutup ini menjadikan
agama tersebut seolah-olah tertutup dan orang-orang yang mengimannya juga tertutup.
Berhadapan dengan orang seperti ini maka tidak akan pernah terjadi yang namanya dialog.
Hanya orang yang memiliki cara berpikir terbukalah yang mampu berdialog dan mampu
mempromosikan nilai-nilai bagi para pengikutnya seperti sikap saling menghormati,
menghargai dan menjunjung tinggi pribadi setiap manusia. Dengan demikian dialog agama
mampu menumbuhkan semangat toleransi yang tinggi agar terwujudnya kerukunan umat
beragama.® Dialog agama tidak boleh menitikberatkan pada teologi agama tertentu, -aturan,
doktrin, Tradisi- yang merupakan keyakinan paling mendasar. Dalam dialog agama kita
tidak boleh berfokus pada perbedaan melainkan fokus pada kesamaan. Sebagai contoh setiap
agama sama-sama menjunjung tinggi kedamaian. Agama Islam identik dengan agama
damai, Agama Katolik dan Kristen juga demikian. Agama Hindu dan Budha serta Konghucu
memiliki tujuan akhir kedamaian abadi (Nirwana).

Dialog Agama harus sampai pada kesatuan hati bahwa kita ini bersaudara meski
berbeda keyakinan. Sebagai saudara kita harus saling menerima, menguatkan, terbuka dan
memperkaya satu sama lain terlebih ketika saudara kita mengalami kesulitan. Dengan
demikian semboyan Bhineka Tunggal Ika akan tercapai.®

Dialog Karya

Dialog Karya sering dikenal sebagai dialog kerja sama yang bertujuan untuk
membangun manusia seutuhnya. Ketika manusia menjadi pribadi yang seutuhnya maka akan
dengan mudah bekerja sama dengan orang lain.3? Selain mengarah kepada pembangunan
manusia seutuhnya dialog karya juga bertujuan untuk memberikan semangat yang kuat
untuk terus-menerus berjuang membangun relasi yang harmonis antar sesama manusia.
Dialog karya diharapkan mampu membawa para penganut agama bisa bekerja sama dalam
menciptakan situasi yang aman dan nyaman. Tanggung jawab untuk menciptakan suasana
yang aman dan nyaman bukan hanya diembankan pada tokoh-tokoh tertentu saja melainkan
setiap individu. Pada akhir peziarah kita di dunia ini akan mengarah kepada keselamatan

sejati yang digagas oleh setiap agama. Bagaimana harus mencapainya itu tergantung pada

30 Ahmad Zarkasi et al., “Dialog Antar Umat Beragama Dalam Upaya Pencegahan Konflik,” no. iii
(2018): 1-10, https://osf.io/frvdw/download/?format=pdf.

31 Wira Hadi Kusuma, “Dialog Sebagai Kritisisme Beragama” (2010): 1-15,
https://media.neliti.com/media/publications/288010-dialog-sebagai-kritisisme-beragama-1fd12a7a.pdf.

%2 Riyanto, Dialog Agama Dalam Pandangan Gereja Katolik, 111.

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)| 532



Jurnal Teologi Berity Hidup, Vol 6, No 2, Maret 2024

agama tersebut. Tugas kita dalam hubungannya dengan dialog karya adalah menciptakan
suasana kondusif agar tujuan akhir itu bisa tercapai.®®

Dialog Interreligius

Dialog Interreligius merupakan suatu pertemuan antar agama yang berbeda untuk
melakukan perjumpaan dan membangun sebuah komunikasi dengan maksud agar
terpupuklah rasa persaudaraan dan mampu memperbaiki kesalahpahaman antar agama yang
berbeda. Dalam level yang lebih tinggi atau dalam kancah internasional dialog interreligius
sudah sering dilakukan untuk berdiskusi demi kepentingan dan keamanan dunia.®*

Konsili Vatikan 1l yang digagas oleh Paus Giovanni XXIII menerbitkan lima
Dokumen penting tentang dialog antar agama, yaitu Lumen Gentium art 16.3° Nostra Aetate
art 2.3 Dei Verbum art 9.37 , Gaudium et Spes art 25.3, Ad Gentes No 14-15.3° dan Dignitatis
Humanae art 2.4° Dokumen-dokumen tersebut berisikan tentang hubungan antar agama
secara khususnya Agama Islam. Agama Katolik meyakini bahwa dalam diri agama-agama
lain juga terdapat benih-benih keselamatan selama mereka mengikuti hati nurani yang baik

seperti cinta kasih, keadilan dan lain-lain.*!

33 Knitter, Satu Bumi Banyak Agama Dialog Multi-Agama Dan Tanggung Jawab Global, 145.

34 J. B. Banawiratma, Dialog Antar Umat Beragama Gagasan Dan Praktik Di Indonesia, 25.

3 Lumen Gentium artikel 16 harus dilihat secara keseluruhan Bersama dengan artikel 14 dan 15 agar
makna dari artikel 16 dapat dipahami dengan sebaik mungkin. Oleh karena itu, artikel 14 mengatakan bahwa
Gereja mengarahkan perhatian kepada umat Katolik sendiri-termasuk para calon baptis -dan pentingnya Gereja
sebagai sarana keselamatan. Artikel 15, gereja menyebut tentang umat Kristen non-Katolik. Artikel 16
mengatakan bahwa umat yang mempercayai satu Allah-yaitu umat Yahudi dan Islam-serta umat lain yang
mencari Allah dapat dilihat pada https://www.katolisitas.org/unit/apakah-konsili-vatikan-ii-lumen-gentium-
16-menjelaskan-adanya-keselamatan-di-luar-gereja-katolik/.

% Gereja Katolik tidak menolak apapaun yang benar dan suci di dalam agama-agama. Dengan sikap
hormat yang tulus Gereja merenungkan cara-cara bertindak dan hidup. Maka Gereja mendorong para
puteranya, supaya dengan bijaksana dan penuh kasih, melalui dialog dan kerja sama dengan para penganut
agama-agama lain. https://www.katolisitas.org/nostra-aetate/.

37 Dei Verbum artikel 9 mengatakan bahwa hubungan antara tradisi dan kitab suci harus dijaga oleh
Gereja, karena Gereja merupakan “Sakramen Keselamatan”. Bagaimana kaitannya dengan dialog. Gereja
dianggap sebagai “Sakramen Keselamatan” merupakan tugas bagi seluruh bangsa sehingga sikap Gereja
Katolik dan anggota Gereja harus memiliki sikap seperti Yesus yaitu kasih dan mempercayai ajaran kasih Allah
sampai pada semua orang. https://www.katolisitas.org/tugas-ajaran-sikap-dan-dialog-dari-gereja-katolik/.

38 Pribadi manusia dan masyarakat manusia saling tergantung. Ketergantungan tersebut merupakan
bentuk ikatan sosial yang diperlukan bagi pertumbuhan manusia saat ini.
https://www katolisitas.org/konstitusi-gaudium-et-spes/.

39 Ad Gentes No 14-15 membahas tentang ciri-ciri dan tuntutan kerajaan. Ad Gentes 14 menjelaskan
tentang ciri-ciri dan tuntutan dari Kerajaan melalui kata-kata, Tindakan-tindakan, dan diri pribadi-Nya sendiri.
Sehingga pada Ad Gentes 15 Kerajaan dengan melalui ciri-ciri tersebut dapat mengubah hubungan-hubungan
antar manusia yang mengarahkan pada sikap saling mencintai, mengampuni dan melayani satu sama lain.
Yohanes Paulus II, “Redemtoris Missio (Tugas Perutusan Sang Penebus),” Seri Dokumen Gerejawi No. 14,
no. 14 (1990).

40 Dignitatis Humanae artikel 2 menjelaskan tentang kebebasan manusia dalam beragama. Kebebasan
yang dimaksud adalah kebal terhadap paksaan dari pihak orang-orang atau kelompok sosial, sehingga agama
tidak bisa memaksa manusia untuk melawan suara hatinya. https://www.katolisitas.org/dignitatis-humanae/.

41 DKk, Dialog Antar Umat Beragama Gagasan Dan Praktik Di Indonesia, 25.

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)| 533


https://www.katolisitas.org/unit/apakah-konsili-vatikan-ii-lumen-gentium-16-menjelaskan-adanya-keselamatan-di-luar-gereja-katolik/
https://www.katolisitas.org/unit/apakah-konsili-vatikan-ii-lumen-gentium-16-menjelaskan-adanya-keselamatan-di-luar-gereja-katolik/
https://www.katolisitas.org/nostra-aetate/
https://www.katolisitas.org/tugas-ajaran-sikap-dan-dialog-dari-gereja-katolik/
https://www.katolisitas.org/konstitusi-gaudium-et-spes/
https://www.katolisitas.org/dignitatis-humanae/

Ricky Setiawan Pabayo; Yohanes Endi; Alphonsus Tjatur Raharso:
Menelaah Pengertian Dialog demi Mencapai Dialog Kehidupan

Pertemuan yang dilakukan antar umat beragama memiliki tujuan untuk melakukan
pertukaran pengalaman sebagai memahami, menghargai dan melahirkan sebuah
kesepakatan-kesepakatan bersama secara tulus untuk saling menerima. Pertemuan tersebut
bukanlah sebuah paksaan, melainkan kesadaran dari dalam diri manusia untuk mengakui
bahwa setiap agama memiliki rasa kemanusiaan yang patut untuk dijaga.*?

Tumbuh dari sebuah pengharapan untuk melakukan dialog demi terwujudnya sebuah
tatanan hidup masyarakat yang lebih indah, bahkan kepentingan untuk mengadakan dialog
antar masyarakat dapat mengalihkan perhatian kepada sebuah pokok permasalahan nasional,
sehingga perlulah bagi kita untuk membicarakan masalah nilai kemanusiaan yang ada dalam
diri. 3

Sebagai warga negara setiap manusia berhak memeluk agama menurut
keyakinannya. Sehingga muncullah pemahaman yang berbeda terhadap agama yang satu
dengan agama yang lain. Maka, apabila muncul perbedaan yang terjadi karena
kesalahpahaman adalah suatu hal yang wajar dan bukan dijadikan sebuah permasalahan,
melainkan dijadikan sebuah tantangan. Setiap solusi ataupun tawaran-tawaran yang

diberikan juga diharapkan mampu menciptakan rasa adil terhadap masyarakat.

Dialog Menurut Santo Fransiskus Asisi

Perjumpaan antara Fransiskus Asisi bersama Sultan Malik al-Kamil menghasilkan
sebuah dialog yang membuat mereka berdiskusi atas keprihatinan mereka terhadap perang
yang terjadi di kedua belah pihak. Tujuan kunjungan yang dilakukan oleh Fransiskus untuk
menemui Sultan Malik al-Kamil adalah untuk mencari cara agar perang yang terjadi dapat
diselesaikan. Oleh karena itu, Fransiskus mencoba membuka dialog. Dialog tersebut
melibatkan banyak orang dan tidak dijelaskan secara rinci tentang percakapan yang
dilakukan oleh kedua orang tersebut.** Namun konsep pertemuan dua orang tersebut
diyakini sebagai dialog lintas agama, di mana kedua belah pihak bertemu dan berusaha untuk
melakukan diskusi sehat mengenai pemahaman tentang agama yang berbeda, memberikan
kesempatan untuk berbicara dan memperlakukan satu sama lain sebagai teman.*®

Dialog lintas agama yang dilakukan oleh kedua orang tersebut bukanlah satu hal yang

mudah untuk dilakukan karena Fransiskus harus berusaha dengan keras agar dapat menemui

42 Qlah H. Schumann, Dialog Antarumat Beragama Membuka Babak Baru Dalam Hubungan
Antarumat Beragama (Jakarta: PT BPK Gunung Mulia, 2008), 215.

43 Olah H. Schumann, 217.

4 Paul Moses, Diplomasi Damai Santo Dan Sultan Jejak Perdamaian Dalam Perang Salib Yang
Tak Banyak Diketahui, 189.

5 1bid.

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 534



Jurnal Teologi Berity Hidup, Vol 6, No 2, Maret 2024

Sultan Malik al-Kamil dan memulai dialog di hadapannya. Perjuangan dengan banyak
rintangan tidak membuat Fransiskus menyerah melainkan sebagai sebuah semangat untuk
mendatangkan hasil yang baik.

Perjumpaan yang terjadi membuat Sultan Malik al-Kamil berharap bahwa
kedatangan Fransiskus sebagai jembatan perdamaian karena situasi yang terjadi saat itu
banyak merenggut korban jiwa dan kerugian yang besar.*® Sebagai seorang penganut agama
Islam yang setia, Sultan Malik al-Kamil dengan begitu tulus mendengarkan apa yang
disampaikan oleh Fransiskus. Namun perbuatan yang dilakukan oleh Sultan Malik al-Kamil
ditentang keras oleh para pengikutnya karena siapa pun orang yang melakukan khotbah
dengan menentang ajaran mereka akan dipenggal kepalanya.*’

Dialog yang dilakukan oleh Fransiskus Asisi adalah dialog yang mengutamakan
saling menghormati dan saling memahami tentang situasi perang yang terjadi saat itu.
Fransiskus dengan keberaniannya mencoba memahami situasi Sultan Malik al-Kamil
dengan mengatakan bahwa mereka adalah utusan Tuhan untuk menyelamatkan jiwa sang
Sultan. Sultan menyambut kedatangan mereka dan berharap bahwa mereka adalah jembatan

perdamaian atas perang yang terjadi.

Dialog Interreligius: Dialog Menurut Sikap Santo Fransiskus Asisi

Fransiskus Asisi dalam peranannya membangun dialog interreligius merupakan hal
sangat sulit. Perjuangan yang dilakukan tidak bisa dikatakan sebagai hal yang mudah.
Pertemuannya untuk membangun dialog bersama Sultan Malik al-Kamil perlu dijadikan
sebuah teladan bagi kehidupan manusia di zaman sekarang. Keberaniannya untuk menembus
kemah Sang Sultan dan tidak peduli apa pun itu risikonya, Fransiskus tetap berjuang untuk
memulai dialog tersebut. Bagi Fransiskus, dialog merupakan jalan keluar untuk menemukan
perdamaian atas perang yang terjadi. Namun sebelum memulai dialog, Fransiskus menaruh
perhatian yang besar atas tragedi tersebut dan menaruh perhatian yang besar terhadap nilai
kemanusiaan.

Fransiskus Asisi beranggapan bahwa setiap manusia berhak mendapatkan jaminan
perdamaian atas kehidupannya dan terhindar dari peperangan atau sebuah pandangan buruk
terhadap Agama Kristen dan Agama Islam saat itu.*® Namun, penilaian yang diberikan oleh

orang pada zaman itu tidak bisa dihentikan, salah satunya adalah pandangan terhadap Sultan

46 paul Moses, Diplomasi Damai Santo Dan Sultan Jejak Perdamaian Dalam Perang Salib Yang Tak
Banyak Diketahui, 174.

47 Paul Moses, 175.

8 Ricahrd Fletcher, Relasi Damai Islam & Kristen (Jakarta: PT PUSTAKA ALVABET, 2002), 94.

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)| 535



Ricky Setiawan Pabayo; Yohanes Endi; Alphonsus Tjatur Raharso:
Menelaah Pengertian Dialog demi Mencapai Dialog Kehidupan

Malik al-Kamil merupakan Sultan yang kejam, bengis dan tidak kenal ampun ketika
berjumpa dengan Orang Kristen. Oleh karena itu, Sultan yang dinilai sebagai orang yang
tidak mempunyai hati ternyata tidak sesuai dengan pemikiran mereka. Fransiskus berhasil
menemuinya mengatakan bahwa Sultan Malik al-Kamil adalah orang yang memiliki
toleransi yang sangat besar terhadap minoritas dan baik hati.*®

Dialog interreligius dapat dimengerti sebagai pertemuan antar agama dalam
membangun sebuah komunikasi untuk menghindari terjadinya kesalahpahaman terhadap
agama tertentu. Oleh karena itu, apabila pengertian dialog interreligius tersebut
disandingkan dengan pemahaman Fransiskus Asisi setelah ia bertemu dengan Sultan Malik
al-Kamil maka dapat dipahami sebagai sebuah kelompok yang sedang melakukan diskusi
untuk mencapai kesepakatan bersama, bukan untuk meninggikan agama tertentu melainkan
untuk menaruh rasa perhatian yang besar terhadap kehidupan manusia, membangun
kekuatan bersama agar kesejahteraan dapat dicapai dan membuang pemikiran buruk
terhadap yang lain. Tentu perlu dihindari generalisasi terhadap Tuhan dengan agama yang
disembah, atau menyamakan bahwa agama Kristen adalah agama penjajah, Islam adalah

agama Teroris yang perlu adalah penghargaan setiap ajaran.>

Dialog Santo Fransiskus Asisi bersama Sultan Malik al-Kamil

Pertemuan antara Santo Fransiskus Asisi bersama Sultan Malik al-Kamil merupakan
peristiwa nyata dalam membangun kerukunan antara Agama Kristen dan Agama Islam.
Awal mulanya konflik antara kedua agama tersebut, terjadi karena pandangan buruk
terhadap Agama Kristen yang dipandang sebagai agama penjajah, dan Agama Islam adalah
sebagai agama teroris. Dengan adanya pandangan buruk terhadap kedua agama tersebut,
konflik pun akhirnya memuncak pada perang salib yang terjadi pada saat itu. Berbagai cara
untuk memusnahkan para pemeluk agama yang diyakini sebagai penjajah dan teroris.
Sehingga timbul keresahan dalam diri Fransiskus dan Sultan Malik al-Kamil untuk mencoba
menyelesaikannya.

Pertemuan antara Agama Kristen dan Agama Islam, sering kali memberikan
pengertian buruk terhadap yang lain, dan terjadilah perpecahan yang didukung dengan

penilaian buruk dari pemimpin agama dari kedua belah pihak.%! Diperlukan sebuah sikap

49 Christian Andre Tuwo, “Belajar Dari Santo Fransiskus Asisi Dan Sultan Malik Al-Kamil,” Qureta,
last modified 2017, accessed January 21, 2023, https://www.qureta.com/post/belajar-dari-santo-fransiskus-
assisi-dan-sultan-malik-al-kamil-2.

%0 Ibid.

51 Ajat Sudrajat, “KONFLIK DAN KERJASAMA ISLAM DANBARAT ( KASUS PERANG
SALIB 1095-1291 M )” (2002),

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 536



Jurnal Teologi Berity Hidup, Vol 6, No 2, Maret 2024

sabar dalam menghadapi situasi yang berkaitan dengan permasalahan agama. Perdamaian
yang diinginkan oleh setiap orang dalam menjalani kehidupannya tidak lepas dengan dialog.
Dialog diharapkan dapat membantu menyelesaikan permasalahan dan hal yang penting
untuk negara toleransi yang kuat.>?

Dialog yang dibangun oleh Fransiskus Asisi bersama Sultan Malik al-Kamil
merupakan salah satu bentuk kerendahan hati yang luar biasa karena pertemuan yang terjadi
saat situasi sedang memanas, dan perang antara kedua belah pihak, tidak membuat mereka
meninggikan egonya, saling menerima sebagai seorang saudara dan memberikan
kesempatan untuk berbicara tentang keprihatinan atas perang yang terjadi. Hal ini ternyata
dilakukan juga oleh Nabi Muhammad pada masanya membangun hubungan persaudaraan
bersama umat Kristen.>® Fransiskus Asisi dan Sultan Malik al-Kamil waktu itu belum
mengenal dialog antar agama, namun pertemuan mereka bisa disebut sebagai dialog yang
berlandaskan pada pertukaran gagasan mengenai dua agama secara sehat untuk mencapai
kedamaian.

Pertemuan Fransiskus bersama Sultan Malik al-Kamil dalam catatan diplomasi
damai Santo dan Sultan tidak membuahkan hasil yang memuaskan dengan perdamaian atas
perang yang terjadi. Namun, dari kejadian tersebut Fransiskus bersama para pengikutnya
diberikan hadiah yang luar biasa dari Sang Sultan yang baik hati. Sang Sultan begitu
mengagumi Fransiskus atas dialognya di depan umat Islam, memberikan suatu perlindungan
keamanan ketika Fransiskus kembali pada perkemahan tentara Kristen dan mendapatkan
jaminan untuk mengunjungi makam suci tanpa harus membayar upeti kepada Sultan.>*

Dialog yang digagas dengan sebuah kemauan untuk berani menerima tanpa
memandang perbedaan membuat Fransiskus dan Sultan menjadi seorang sahabat baik. Hal
itu tergambar jelas dari pertemuan dan diskusi yang mereka lakukan. Walaupun perang tetap
dilanjutkan, dua orang tersebut bisa dijadikan contoh dialog yang lebih mementingkan
kepentingan bersama yang saling memahami tanpa harus memberikan pandangan negatif
terhadap orang lain yang berbeda agama.

http://staffnew.uny.ac.id/upload/131862252/penelitian/Konflik+dan+Kerjasama+Islam+dan+Barat+-
+Kasus+Perang+Salib.pdf.

52 Mahmoud Mustafa Ayoub, Mengurai Konflik Muslim-Kristen (Dalam Perspektif Islam)
(Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2001), 241.

%3 Paul Moses, Diplomasi Damai Santo Dan Sultan Jejak Perdamaian Dalam Perang Salib Yang Tak
Banyak Diketahui, 180.

54 Paul Moses. 198.

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 537



Ricky Setiawan Pabayo; Yohanes Endi; Alphonsus Tjatur Raharso:
Menelaah Pengertian Dialog demi Mencapai Dialog Kehidupan

Dialog Interreligius Menuju Dialog Kehidupan

Indonesia dengan beragam suku, agama dan budaya merupakan suatu hal yang indah
apabila di dalam perbedaan masyarakat Indonesia dapat hidup berdampingan namun hal
tersebut tidak mudah untuk dilakukan karena harus ada sesuatu hal yang bisa menjembatani.
Salah satu tawaran yang bisa diberikan oleh penulis adalah dialog interreligius membawa
kepada dialog kehidupan. Dialog interreligius merupakan sebuah metode yang bisa
memahami agama lain agar bisa mencapai kerukunan.

Kerukunan dapat dibangun melalui dialog interreligius yang bertujuan untuk hidup
toleran dan menerima perbedaan yang ada. Dialog interreligius juga memiliki maksud untuk
saling mengakui keberadaan agama lain, bertukar informasi dalam menemukan kesamaan
dalam ajaran agama yang berbeda agar tidak terjadi kesalahpahaman. Pemahaman seseorang
tentang agamanya sendiri terkadang memunculkan sikap egois dalam melihat perbedaan
yang ada sehingga menimbulkan ketegangan. Oleh karena itu, dialog interreligius
menyingkapi hal tersebut sebagai bentuk jawaban agar seseorang dapat memahami agama
lainnya dengan baik.>®> Memahami dalam pengertian menghargai

Secara umum dialog interreligius sudah banyak dilakukan di berbagai daerah di
Indonesia termaksud Kalimantan Barat. Namun hal tersebut hanyalah sebagai bentuk diskusi
untuk mencari agama siapa yang benar, sehingga penulis menyadari bahwa dialog bukanlah
sebagai ruang untuk mencari kebenaran karena apabila kebenaran hanya di letakkan pada
agama tertentu bagaimana dengan nasib agama lain yang diakui keberadaannya di Indonesia.
Oleh karena itu, apabila dialog interreligius hanya dilakukan untuk mencari kebenaran tanpa
jalan keluar maka tidak akan pernah tercipta apa itu dialog kehidupan.

Dialog kehidupan merupakan sebuah dialog yang dilakukan sebagai bentuk nyata
atau penerapan lanjutan dari dialog interreligius.®® Hal tersebut tampak jelas melalui
perbuatan manusia terhadap masyarakat lainnya dengan saling membantu, tolong menolong
dan sikap solider. Dialog kehidupan tidak sama dengan dialog pada umumnya karena dialog
kehidupan lebih mengesampingkan pandangan-pandangan terhadap agama dan

%5 Samuel Cornelius Kaha, “Dialog Sebagai Kesadaran Relasional Antar Agama: Respons Teologis
Atas Pudarnya Semangat Toleransi Kristen-Islam Di Indonesia,” Jurnal Abdiel: Khazanah Pemikiran Teologi,
Pendidikan Agama Kristen Dan Musik Gereja 4, no. 2 (2020): 13248,

https://doi.org/10.37368/ja.v4i2.165.

% Prima Navaliasari. Ola Rongan Wihelmus, “Membangun Kerukunan Antar Umat Beragama Di
Madiun Melalui Dialog Kehidupan Dalam Terang Nostra Aetate,” Jurnal Pendidikan Agama Katolik 11
(2014): 71-82.

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 538



Jurnal Teologi Berity Hidup, Vol 6, No 2, Maret 2024

mengutamakan kerja sama. Dialog kehidupan di sini, merupakan bentuk nyata manusia
dalam membuktikan imannya melalui perbuatan.®’

Keterlibatan masyarakat dalam dialog kehidupan melalui sikap solider dan
kebersamaan dalam kehidupan sehari-hari merupakan satu hal yang tidak bisa dipisahkan
dari kehidupan. Dialog kehidupan yang dilakukan menawarkan sebuah sikap positif dalam
membangun relasi dalam bentuk kerja sama. Oleh karena itu, pengalaman manusia sehari-
hari seperti susah dan senang dilalui bersama-sama. Keterlibatan aktif masyarakat dalam
mewujudkan dialog kehidupan adalah melakukan kunjungan terhadap saudara-saudara Kita
yang sedang merayakan hari raya agamanya, juga ikut membantu menjaga keamanan ketika
ada perayaan-perayaan besar yang dilakukan oleh saudaranya seperti Perayaan Hari Raya
Natal, Perayaan Idul Fitri, Imlek, Nyepi dan lain-lainnya.

Dialog interreligius yang membawa kepada dialog kehidupan mengandung sebuah
kebaikan dalam hubungannya dengan masyarakat untuk menghilangkan sikap-sikap negatif
agar tidak terjadi kesalahpahaman. Oleh karena itu, dialog kehidupan adalah salah satu cara
dalam menjaga kerukunan melalui sebuah tindakan. Dialog kehidupan bukan dijadikan
sebagai tempat untuk beradu argumen melainkan sebuah kerendahan hati untuk mau terlibat
dalam mewujudkan kerukunan antar agama melalui tindakan-tindakan positif.>8

Dialog kehidupan mengesampingkan teologi, tafsir, ajaran, Tradisi agama-agama
tertentu. Dialog kehidupan semata-mata untuk kehidupan yang damai. Artinya tidak ada
sekat-sekat yang dibuat oleh aliran agama tertentu. Dialog kehidupan itu bagaikan “Role
Life” yang mengalir dari hati yang mengasihi, dari rasio yang sehat, dan kerendahan hati
untuk menerima yang lain sebagai saudara. Dialog kehidupan, dengan demikian adalah

sebuah perjumpaan yang mendatangkan kedamaian, persaudaraan.

KESIMPULAN

Pertemuan antara Santo Fransiskus Asisi bersama Sultan Malik al-Kamil merupakan
gambaran dalam menciptakan suasana perdamaian yang terjadi atas konflik perang salib
zaman. Pembahasan yang dilakukan antara kedua tokoh tersebut mengenai nilai
kemanusiaan yang dirusak karena identitas agama yang keliru. Oleh karena itu, dialog antara
kedua tokoh tersebut sampai saat ini bisa menjadi contoh untuk menjaga kerukunan antar

umat beragama. Pemerintah juga berusaha agar rasa persaudaraan antar agama dapat terjalin

57 Yohanes Sukendar, “Pelaksanaan Dialog Kehidupan Oleh Umat Katolik Dengan Umat Muslim Di
Paroki Maria Diangkat Ke Surga Malang,” SAPA - Jurnal Kateketik dan Pastoral 3, no. 2 (2018): 57-69.

%8 Kaha, “Dialog Sebagai Kesadaran Relasional Antar Agama: Respons Teologis Atas Pudarnya
Semangat Toleransi Kristen-Islam Di Indonesia.”

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 539



Ricky Setiawan Pabayo; Yohanes Endi; Alphonsus Tjatur Raharso:
Menelaah Pengertian Dialog demi Mencapai Dialog Kehidupan

dengan baik sehingga setiap orang dapat melakukan diskusi untuk mengetahui letak
perbedaan dan kesamaan yang ada.

Pentingnya pengetahuan tentang agama juga bisa diterapkan pada sistem
pembelajaran di sekolah untuk menciptakan rasa persaudaraan terkhususnya sekolah yang
menerima murid-murid yang berbeda agama. Tujuan penekanan tersebut agar para siswa
mampu bekerja sama dalam membangun ikatan-ikatan sejak dini. Karena itu, dapat
membantu mereka menghilangkan generalisasi tentang pemahaman Tuhan yang terbatas
menjadi tidak terbatas melalui akal budi yang diterima di sekolah. Selain itu, dialog agama
yang ada disekolah menjadi solusi dalam mengatasi permasalahan tentang perbedaan yang
ada.

Dialog agama yang dilakukan perlu memegang teguh pada pemikiran untuk
meletakan martabat manusia sebagai prioritas tertinggi, tujuannya agar dialog yang
dilakukan bukan hanya membahas tentang isi pengajaran dan tentang ideologi agamanya
melainkan menjadikan manusia dalam hubungannya terhadap agama yang lain.

Sarana-sarana dalam membangun sebuah kerukunan dalam kemajemukan di
Indonesia khususnya di Kalimantan Barat sudah banyak diupayakan oleh pemerintah saat
ini. Upaya-upaya yang dilakukan oleh masyarakat dan pemerintah di Kalimantan Barat
dalam membangun kerukunan melalui forum-forum diskusi antar agama seperti FKUB dan
Tradisi Kenduri sebagai ruang diskusi dengan melibatkan kebudayaan dalam membangun
semangat solidaritas. Semangat ini diperlukan dalam membangun kerukunan melalui dialog-
dialog dengan agama lain untuk mencapai keselamatan. Oleh karena itu, dialog yang
dilakukan tidak akan membuahkan hasil apabila dilakukan hanya sebatas ruang diskusi tanpa
ada tindakan-tindakan nyata. Karena itu, sangat diperlukan dialog kehidupan dalam
mengaktualisasikan tindakan nyatanya.

Dialog kehidupan sangat membantu dalam menemukan jawaban iman manusia
melalui ajaran-ajaran agamanya. Melalui dialog kehidupan manusia dapat merangkul setiap
perbedaan yang ada, menjadikan sebuah jabatan-tangan sebagai tanda satu saudara. Rasa
persaudaraan akan tampak jelas digambarkan melalui kerja sama dan gotong-royong.
Peranan dialog kehidupan juga tidak akan terlaksana apabila tidak ada kerja sama dari
berbagai pihak. Oleh karena itu, perlulah setiap orang menyadari bahwa dirinya adalah
makhluk sosial dan berusaha menghilangkan pandangan negatif terhadap yang lain agar

kehidupan bersama bisa berjalan dengan harmonis dan damai.

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 540



Jurnal Teologi Berity Hidup, Vol 6, No 2, Maret 2024

Ucapan Terima kasih

Ucapan terima kasih kepada Yohanes Endi, Lic.lIc yang telah membimbing dalam
penulisan ini serta teman diskusi yang dapat menambah pengetahuan tentang dialog
interreligius. Serta ucapan terima kasih kepada Dr. Alphonsus Tjatur Raharso yang telah

memberikan masukan dan saran untuk memperkaya tulisan ini.

REFERENSI

Arifin, Muhammad Zainal. “Dialog Antar Agama Dalam Pandangan Hans Kung” (2012).
http://eprints.ums.ac.id/20437/22/INASKAH_PUBLIKASI.pdf.

Ayoub, Mahmoud Mustafa. Mengurai Konflik Muslim-Kristen (Dalam Perspektif Islam).
Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2001.

Banawiratma, J. B et al. Dialog Antar Umat Beragama Gagasan Dan Praktik Di
Indonesia. Jakarta Selatan: PT Mizan Publika, 2010.

Fatih, Moh Khoirul. “Dialog Dan Kerukunan Umat Beragama Di Indonesia Dalam
Pemikiran a. Mukti Ali” (n.d.): 38-60.

Fletcher, Ricahrd. Relasi Damai Islam & Kristen. Jakarta: PT PUSTAKA ALVABET,
2002.

Grobogan, Kantor Kementerian Agama Kabupaten. “Dialog Kerukunan Umat Beragama
Bentuk Sinergi Toleransi Umat Beragama.” Last modified 2021.
https://jateng.kemenag.go.id/2021/10/dialog-kerukunan-umat-beragama-bentuk-
sinergi-toleransi-umat-beragama/.

Hilmy, Masdar. Islam Profetik Substansiasi Nilai-Nilai Agama Dalam Ruang Publik.
Yogyakarta: PT KANISIUS, 2008.

Hindu, Bimas. “Membangun Kerukunan Melalui Dialog Kerukunan Intern Umat Hindu.”
Last modified 2017. https://jateng.kemenag.go.id/2017/05/membangun-kerukunan-
melalui-dialog-kerukunan-intern-umat-hindul/.

Kaha, Samuel Cornelius. “Dialog Sebagai Kesadaran Relasional Antar Agama: Respons
Teologis Atas Pudarnya Semangat Toleransi Kristen-Islam Di Indonesia.” Jurnal
Abdiel: Khazanah Pemikiran Teologi, Pendidikan Agama Kristen dan Musik
Gereja 4, no. 2 (2020): 132-148.

Kardinal Yosef Ratzinger. “‘Dominus lesus’ Tentang Keunikan Dan Keselamatan Bagi
Semua Umat Manusia Dalam Yesus Kristus Dan Gereja Katolik.” Katolisitas.Org.
Last modified 2018. Accessed March 15, 2023.
https://www.katolisitas.org/dominus-iesus/.

Knitter, Paul F. Satu Bumi Banyak Agama Dialog Multi-Agama Dan Tanggung Jawab
Global. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2002.

Kusuma, Wira Hadi. “Dialog Sebagai Kritisisme Beragama™ (2010): 1-15.
https://media.neliti.com/media/publications/288010-dialog-sebagai-kritisisme-
beragama-1fd12a7a.pdf.

Maarif, Saiful. “Cinta Laura Dan Moderasi Beragama.” Kemenag.Go.ld. 2021. Accessed
March 2, 2023. https://www.kemenag.go.id/read/cinta-laura-dan-moderasi-
beragama-v5yjp.

Moses, Paul. Diplomasi Damai Santo Dan Sultan Jejak Perdamaian Dalam Perang Salib
Yang Tak Banyak Diketahui. jakarta: PT PUSTAKA ALVABET, 2019.

Navaliasari, Prima and Ola Rongan Wihelmus. “Membangun Kerukunan Antar Umat
Beragama Di Madiun Melalui Dialog Kehidupan Dalam Terang Nostra Aetate.”
Jurnal Pendidikan Agama Katolik 11 (2014): 71-82.

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 541



Ricky Setiawan Pabayo; Yohanes Endi; Alphonsus Tjatur Raharso:
Menelaah Pengertian Dialog demi Mencapai Dialog Kehidupan

Rachman, Tahar. “Dialog Agama.” Angewandte Chemie International Edition, 6(11), 951
952. (2018): 10-27.

Risalah, Dian Fath and Muhammad Hafil. “Aduan Kekerasan Dalam Kebebasan Beragama
Meningkat.” Republika.Co.ld. Last modified 2020. Accessed March 2, 2023.
https://khazanah.republika.co.id/berita/qjee8q430/aduan-kekerasan-dalam-
kebebasan-beragama-meningkat.

Riyanto, Armada. Dialog Agama Dalam Pandangan Gereja Katolik. Yogyakarta: PT
KANISIUS, 1995.

Rochmanudin. “Kasus Intoleransi Dan Kekerasan Beragama Sepanjang 2018.” IDN Times.
Last modified 2018. https://www.idntimes.com/news/indonesia/rochmanudin-
wijaya/linimasa-kasus-intoleransi-dan-kekerasan-beragama-sepanjang-2?page=all.

Rumahuru, Yance Zadrak. “Mengembangkan Dialog Untuk Penguatan Misi Agama Yang
Transformatif.” KENOSIS: Jurnal Kajian Teologi 2, no. 1 (2018): 23-35.

Schumann, Olah H. Dialog Antarumat Beragama Membuka Babak Baru Dalam Hubungan
Antarumat Beragama. Jakarta: PT BPK Gunung Mulia, 2008.

Sudrajat, Ajat. “Konflik Dan Kerjasama Islam Danbarat ( Kasus Perang Salib 1095-1291

M )” (2002).

http://staffnew.uny.ac.id/upload/131862252/penelitian/Konflik+dan+Kerjasama+Islam+da
n+Barat+-+Kasus+Perang+Salib.pdf.

Sukendar, Yohanes. “Pelaksanaan Dialog Kehidupan Oleh Umat Katolik Dengan Umat
Muslim Di Paroki Maria Diangkat Ke Surga Malang.” SAPA - Jurnal Kateketik dan
Pastoral 3, no. 2 (2018): 57-69.

Supanji, Tratama Helmi. “Toleransi Antar-Umat Beragama Kunci Kemajuan Bangsa.”
Kemenko PMK. Last modified 2021. https://www.kemenkopmk.go.id/menko-pmk-
toleransi-antar-umat-beragama-kunci-kemajuan-bangsa.

Tuwo, Christian Andre. “Belajar Dari Santo Fransiskus Asisi Dan Sultan Malik Al-Kamil.”
Qureta. Last modified 2017. Accessed January 21, 2023.

https://www.qureta.com/post/belajar-dari-santo-fransiskus-assisi-dan-sultan-malik-al-
kamil-2.

Yohanes Paulus II. “Redemtoris Missio (Tugas Perutusan Sang Penebus).” Seri Dokumen
Gerejawi No. 14, no. 14 (1990).

Zarkasi, Ahmad, Idrus Ruslan, Agustam, Syafrimen Syafril, and Azhar Jaafar Ramli.
“Dialog Antar Umat Beragama Dalam Upaya Pencegahan Konflik,” no. i1i (2018):
1-10. https://osf.io/frvdw/download/?format=pdf.

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) | 542



