
 
Vol 6, No 2, Maret 2024; 522-542; doi.org/10.38189/jtbh.v6i2.473 
ISSN 2654-5691 (online); 2656-4904 (print) 
Available at: e-journal.sttberitahidup.ac.id/index.php/jbh  
 

 

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|522 

Menelaah Pengertian Dialog demi Mencapai Dialog Kehidupan 

Ricky Setiawan Pabayo1 
rickysetiawanpabayo@gmail.com  

Yohanes Endi2 
yohanesendi82@gmail.com 

Alphonsus Tjatur Raharso3 
atjaturr@gmail.com  

 

Abstract 

The main focus of this discussion is to examine the attitude of Saint Francis of Assisi and 

Sultan Malik al-Kamil in building tolerance between religions, especially in West Borneo. 

St. Francis of Assisi's concern for the war that claimed so many lives at that time, made him 

feel that humans had begun to forget the social value of other people's lives so that an 

attitude of mutual suspicion arose within themselves to bring each other down through their 

religious beliefs. Religion is a personal human affair with God, not a human affair that 

interferes with the affairs of other human beings with the God they believe in. Therefore, if 

there is someone who interferes in such matters, a different ideological understanding will 

emerge. The government is trying to promote a prosperous life by daring to accept the 

differences that exist in Indonesia. The interreligious dialogue that was created aims to 

provide answers to the problems that occur to create peace. The goal to be achieved from 

this research is to build a lively dialogue that overrides religious ideology that leads to acts 

of tolerance towards others. Therefore, it is necessary for the Indonesian people to first 

understand what is meant by dialogue. Dialogue is understood as an artistic value in 

understanding when discussing the meaning, when someone conveys something, it is hoped 

that it will be responded with sympathy for the other person. If this is not done, then the 

dialogue is only limited to ordinary discussions or only to dispel suspicions. The novelty of 

this research is to examine and reflect on the attitude of the meeting of Saints and Sultans in 

building peace in maintaining the value of life in humans, which at this time has also begun 

to be forgotten due to differences. 

Keywords: Dialogue of Life; Peace; Saint Francis of Assisi; Tolerance. 

Abstrak 

Fokus Utama Pembahasan ini adalah mengkaji sikap Santo Fransiskus Asisi dan Sultan 

Malik al-Kamil dalam membangun sikap toleransi antar umat beragama khususnya di 

Kalimantan Barat. Keprihatinan Santo Fransiskus Asisi atas perang yang merenggut korban 

jiwa begitu besar saat itu, membuatnya merasa bahwa manusia sudah mulai melupakan nilai 

sosial atas hidup orang lain, sehingga sikap saling mencurigai antara satu sama lain muncul 

dalam diri untuk saling menjatuhkan melalui paham agama yang dianut. Agama merupakan 

 
1 STFT Widya Sasana Malang 
2 STFT Widya Sasana Malang 
3 STFT Widya Sasana Malang 

mailto:rickysetiawanpabayo@gmail.com
mailto:yohanesendi82@gmail.com
mailto:atjaturr@gmail.com


Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 6, No 2, Maret 2024 

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|523 

urusan pribadi manusia dengan Allah, bukan urusan manusia yang mencampuri urusan 

manusia lain dengan Allah yang diimani. Oleh karena itu, apabila ada seseorang yang ikut 

campur masalah seperti itu maka akan muncul sebuah pemahaman ideologi yang berbeda. 

Pemerintah berusaha menggaungkan hidup sejahtera dengan berani menerima perbedaan 

yang ada di Indonesia. Dialog interreligius yang diciptakan bertujuan untuk memberikan 

jawaban atas permasalahan yang terjadi agar terciptanya sebuah perdamaian. Tujuan yang 

ingin dicapai dari penelitian ini adalah untuk membangun sebuah dialog kehidupan yang 

mengesampingkan ideologi agama yang mengarah kepada tindakan-tindakan toleransi 

terhadap yang lain. Oleh karena itu, perlulah masyarakat Indonesia mengerti terlebih dahulu 

apa yang dimaksud dengan dialog. Dialog dipahami sebagai nilai seni dalam memahami 

ketika berdiskusi artinya, ketika seseorang menyampaikan sesuatu diharapkan  ditanggapi 

dengan menaruh rasa simpati terhadap lawan bicara. Apabila hal tersebut tidak dilakukan 

maka dialog hanya sebatas diskusi biasa atau hanya untuk menghilangkan kecurigaan. 

Kebaruan dari penelitian ini adalah mengkaji dan merefleksikan sikap dari pertemuan Santo 

dan Sultan dalam membangun perdamaian dalam menjaga nilai kehidupan dalam diri 

manusia yang saat ini juga sudah mulai terlupakan karena perbedaan. 

Kata-kata kunci: Dialog Kehidupan; Perdamaian; Santo Fransiskus Asisi; Toleransi. 

 

PENDAHULUAN  

Tahun 1214 merupakan awal peristiwa yang sangat mencekam bagi umat manusia, 

di mana terjadi perang antara Agama Islam dan Agama Kristen. Mereka saling memusnahi 

akibat kesalahpahaman dalam memahami ideologi masing-masing agama. Perang ini disebut 

dengan perang salib.4 Kesalahpahaman yang menyebabkan perang salib tersebut ternyata 

tidak lepas dari dukungan dari para pemuka agama yang saat itu juga membenci paham 

ideologi agama lain sehingga timbullah sebuah keresahan bagi dua orang yang dipercayai 

sebagai pelopor terbentuknya dialog interreligius. Dua tokoh tersebut  yaitu Santo Fransiskus 

Asisi dan Sultan Malik al-Kamil. Peran kedua tokoh ini bisa menjadi inspirasi bagi banyak 

orang untuk terus berusaha membangun kerukunan meski hidup dalam perbedaan. 

Perjuangan untuk membangun kerukunan yang dilakukan oleh Fransiskus Asisi 

bersama Sultan Malik al-Kamil hingga mencapai sebuah kesepakatan bersama dalam 

mengakhiri peperangan saat itu tidaklah mudah. Banyak faktor yang mempengaruhi agar 

peperangan terus dilanjutkan dalam membuktikan agama siapa yang paling benar dan ajaran 

agama mana yang harus diikuti. Pemahaman tersebut tidak lepas dari pengaruh pandangan 

tentang kebenaran dalam agama yang kurang tepat sehingga timbul sebuah konflik yang 

mengakibatkan dua agama berperang.5 Artinya, agama itu sendiri mengajarkan kebenaran 

 
4 Paul Moses, Diplomasi Damai Santo Dan Sultan Jejak Perdamaian Dalam Perang Salib Yang Tak 

Banyak Diketahui (jakarta: PT PUSTAKA ALVABET, 2019), 65. 
5 Mahmoud Mustafa Ayoub, Mengurai Konflik Muslim-Kristen Dalam Perspektif Islam (Yogyakarta: 

Fajar Pustaka Baru, 2001), 125. 



Ricky Setiawan Pabayo; Yohanes Endi; Alphonsus Tjatur Raharso:  
Menelaah Pengertian Dialog demi Mencapai Dialog Kehidupan 

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|524 

dan damai, namun orang sering kali keliru dalam menafsirkan kebenaran dan kedamaian itu 

yakni dengan membenci yang lain dan melakukan peperangan.  

Di mata dunia, Indonesia dikenal sebagai negara plural yang ramah. Namun 

kemajemukan Negara Indonesia beberapa tahun terakhir mengalami kemerosotan karena 

ada rentetan peristiwa tindak kekerasan yang mengatasnamakan agama. Seperti Pura di 

Lumajang dirusak orang tak dikenal, penyerangan terhadap ulama di Lamongan serta 

kekerasan yang sering terjadi biasanya terkait dengan penolakan atas pembangunan rumah 

ibadat.6 Dengan terjadinya kekerasan tersebut mau menggambarkan bahwa yang satu tidak 

menghendaki yang lain, sendi-sendi yang merekat kesatuan pelan-pelan dirobohkan, padahal 

yang menjadi pilar terwujudnya Negara Republik Indonesia ini adalah Pancasila, yang ber-

Bhineka Tunggal Ika.7 Oleh karena itu, diperlukan sebuah tindakan untuk menanggulangi 

permasalahan yang terjadi dan peranan FKUB harus diperbaiki untuk menemukan kembali 

tujuan dari FKUB itu sendiri.  

Konflik yang mengatasnamakan agama merupakan sebuah tindakan yang dapat 

menimbulkan sikap intoleransi dalam kehidupan masyarakat. Untuk mengatasi itu 

diperlukan sebuah wadah di mana di dalamnya terdapat orang-orang yang memiliki cara 

berpikir yang terbuka, positif dan mau mendengarkan dengan kerendahan hati. Semuanya 

itu dilakukan demi terwujudnya kerukunan dan kedamaian. Selain itu diperlukan kerja sama 

dari semua pihak yang berkehendak baik agar dapat mengembalikan Negara Indonesia 

menjadi negara yang ramah dan memiliki sikap toleransi yang tinggi dengan 

mengedepankan musyawarah untuk mencapai mufakat sebagaimana yang tertuang dalam 

batang tubuh UUD 1945. 

Persoalan terkait dialog agama saat ini menjadi sebuah pertanyaan bagi manusia 

kebanyakan karena melihat ada begitu banyak kekerasan yang terjadi yang dilandasi oleh 

tafsiran atas ajaran agama tertentu. Hal ini sungguh disayangkan. Dialog yang dilakukan 

selama ini tampak masih sebatas menghilangkan sikap curiga.8 Terlihat, dialog antar agama 

yang terjadi saat ini hanyalah sebatas pertemuan biasa tanpa melibatkan kesadaran penuh 

untuk menghargai dan menerima perbedaan. Oleh karena itu, makna dialog harus dipahami 

 
6 Rochmanudin, “Kasus Intoleransi Dan Kekerasan Beragama Sepanjang 2018,” IDN Times, last 

modified 2018, https://www.idntimes.com/news/indonesia/rochmanudin-wijaya/linimasa-kasus-intoleransi-

dan-kekerasan-beragama-sepanjang-2?page=all. 
7 Dian Fath Risalah. Muhammad Hafil, “Aduan Kekerasan Dalam Kebebasan Beragama Meningkat,” 

Republika.Co.Id, last modified 2020, accessed March 2, 2023,  

https://khazanah.republika.co.id/berita/qjee8q430/aduan-kekerasan-dalam-kebebasan-beragama-meningkat. 
8 Masdar Hilmy, Islam Profetik Substansiasi Nilai-Nilai Agama Dalam Ruang Publik (Yogyakarta: 

PT KANISIUS, 2008), 150. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 6, No 2, Maret 2024 

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|525 

dengan benar agar dapat membantu mengerti realitas agama yang ada.9 Dalam Gereja 

Katolik misalnya, dialog agama memiliki misi untuk mencapai kedamaian yang berujung 

pada keselamatan. Pemahaman tentang keselamatan tersebut mengalir dari kesadaran bahwa 

setiap manusia ini sama, sederajat. Setiap manusia diciptakan oleh Allah yang satu dan sama 

dan dikehendaki untuk bahagia.10 Jika paham ini dimiliki oleh setiap orang niscaya akan 

begitu gampang menjalin komunikasi dan hidup dengan siapa saja di mana pun berada. 

Sayangnya, polarisasi masyarakat tentang agama masih terasa kuat sehingga menjadi beban 

berat bagi siapa pun, akibatnya manusia selalu ingin memanusiakan Tuhan, dan menjadikan 

realitas Tuhan tidak terbatas menjadi terbatas, padahal Tuhan Allah itu jauh melampaui cara 

berpikir manusia.  

Sejatinya, penjelasan yang serasional apa pun tidak akan pernah cukup untuk 

mengerti siapa itu Allah. Karena itu manusia tidak boleh mempersempit pemahaman tentang 

Allah, atau pun bertindak lebih kejam dari Allah. Ingat bahwa, kegagalan manusia untuk 

memahami Allah dalam agamanya sendiri itu sangat fatal, karena bisa melegalkan kekerasan 

atas dalil agama, membenci saudara yang tak seiman atas dalil agama. Itu semua karena 

seolah-olah, atau mengklaim, menjadikan sebuah nilai kebenaran dalam agama hanya ada 

pada satu pihak saja, dan yang lain salah sehingga layak dibenci.11 Tentu tidak patut 

dipungkiri bahwa setiap agama mengakui bahwa agama dialah yang terbaik, dan karena itu 

dia memilih agama tersebut. Ini tidak salah, dan memang harus demikian. Namun tidak 

berarti langsung menyalahkan agama lain, dan membenci agama lain, karena sejatinya kita 

harus paham bahwa mereka pun memiliki cara pandang yang sama: agamaku paling benar. 

Perlu ditekankan lagi, kebenaran di sini tentu saja bukan berarti yang lain salah dan hanya 

agama kita saja yang benar.  

Kebenaran itu harus membuat setiap orang yang mengimani Allah sungguh-sungguh 

bangga dengan imannya, tetapi tetaplah menghargai iman saudara-saudaranya yang 

beragama lain. Karena itu, menjadi sebuah tantangan bagi kita semua untuk berpikir kritis, 

sekaligus humanis ketika berhadapan dengan penganut agama lain. Kita harus tetap sadar 

bahwa kita itu berbeda, dan perbedaan itu indah, sehingga dengan demikian kita bisa 

menyapa orang lain sebagai saudara, teman, sahabat. Itulah makna terdalam dari Bhineka 

 
9 Hilmy, 151.  
10 S.D.B Kardinal Yosef Ratzinger. “‘Dominus Iesus’ Tentang Keunikan Dan Keselamatan Bagi 

Semua Umat Manusia Dalam Yesus Kristus Dan Gereja Katolik,” Katolisitas.org, 2018,  

https://www.katolisitas.org/dominus-iesus/. 
11 Saiful Maarif, “Cinta Laura Dan Moderasi Beragama,” Kemenag.go.id, 2021, 

https://www.kemenag.go.id/read/cinta-laura-dan-moderasi-beragama-v5yjp. 



Ricky Setiawan Pabayo; Yohanes Endi; Alphonsus Tjatur Raharso:  
Menelaah Pengertian Dialog demi Mencapai Dialog Kehidupan 

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|526 

Tunggal Ika yang termaktub dalam Pancasila sebagai fondasi hidup berbangsa dan bernegara 

di Indonesia. Untuk itulah para tokoh, pejuang bangsa ini telah merumuskan satu semboyan 

yang bisa merajut perbedaan menjadi sebuah harmoni yang sangat indah dan memperkaya 

satu sama lain.  

Hidup harmoni membuat kita merasa bangga dan senang ketika mendengar suara 

azan berkumandang, ketika lonceng gereja berbunyi, ketika melihat sesajen di tiap-tiap 

tikungan jalan atau dekat patung di Bali, ketika melihat hio berasap. Singkatnya, apa pun 

yang dilakukan oleh agama-agama di Indonesia yang diakui secara sah oleh negara itu, 

indah, dan wajib bagi manusia Indonesia untuk melihat keindahan itu. Dengan demikian, 

agama tidak boleh dijadikan sebagai patokan dalam menilai perbedaan dalam kehidupan 

manusia saat ini, melainkan agama selalu mengarahkan manusia untuk menatap keindahan, 

dan dari situ mengantar orang kepada kebahagiaan, kedamaian, keselamatan. Ketika hidup 

berdampingan yang harus tumbuh adalah sikap saling menghargai dan menjunjung tinggi 

nilai kemanusiaan.  

Pemahaman seperti ini perlu dipromosikan kepada semua orang, teristimewa untuk 

para generasi muda, mulai sejak dini, bukan malah sebaliknya dengan merecoki, mengajari 

mereka untuk membenci sesama manusia. Jika yang ditanamkan toleransi maka akan 

memetik buah perdamaian, jika yang ditanam kebencian yang dituai adalah perang. Jadi,  

diperlukan sebuah edukasi tentang pemahaman agama yang benar baik itu dilakukan secara 

formal di sekolah-sekolah, kampus-kampus, maupun non formal di rumah-rumah 

pembinaan, di dalam keluarga, di dalam pesantren, seminari, dan lain sebagainya. 

METODE 

Penulisan ini menggunakan metode kualitatif dengan studi kepustakaan. Penulis 

secara khusus menggunakan karya Paul Moses. Paul Moses adalah seorang penulis dan 

jurnalis Amerika dan juga seorang profesor jurnalisme di Brooklyn College yang menuliskan 

sebuah buku berjudul “The Saint and the Sultan: Crusade, islam, and Francis of Asisi’s 

Mission of Peace” atau dalam Bahasa Indonesianya adalah “Diplomasi Damai Santo dan 

Sultan yang kemudian menjadi sumber buku utama bagi penulis. Selain itu, penulis juga 

menggunakan sumber-sumber pendukung lainnya seperti buku, jurnal ilmiah, artikel, 

dokumen resmi Gereja Katolik, dan lain sebagainya. Penulisan yang dilakukan dengan 

mengkaji sikap Santo Fransiskus Asisi terhadap nilai kehidupan manusia yang saat itu 

terlupakan akibat kesalahpahaman dalam memahami ideologi agama sebagai bentuk 

penolakan nilai toleransi. Penulisan ini dimaksudkan dapat memberikan gambaran kepada 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 6, No 2, Maret 2024 

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|527 

masyarakat Indonesia terkhususnya Kalimantan Barat, pentingnya menjaga nilai toleransi 

dalam perbedaan agar segala pertikaian dapat teratasi dengan baik sebagai pedoman yang 

merujuk pada sikap Santo Fransiskus Asisi dan Sultan Malik al-Kamil.12 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pengertian Dialog 

Dialog dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia dimengerti sebagai percakapan antara 

dua orang atau lebih. Percakapan yang terjadi bukan semata-mata tanpa adanya bahan 

diskusi atau hanya percakapan biasa melainkan ada topik permasalahan yang ingin dibahas, 

dan memiliki tujuan atau hasil dari pembahasan tersebut.13 

Melalui dialog diharapkan segala persoalan hidup bersama bisa diatasi. Ada hal-hal 

yang perlu diperhatikan dalam dialog antara lain penyampaian dialog harus bisa 

mendapatkan simpati dari lawan bicara agar mereka mampu menangkap apa yang 

disampaikan oleh seseorang demi kebaikan bersama. Dialog dapat membantu orang untuk 

menjadi semakin bijak dalam menganalisis suatu persoalan. Untuk melakukan dialog perlu 

ada simpati terhadap yang lain agar apa yang disampaikan dapat dicermati secara baik. 

Harapannya, bisa saling menghargai satu sama lain dengan menjunjung tinggi setiap pribadi 

manusia tanpa memberi distingsi/pembedaan. 

Proses dialog terjadi pertama-tama dengan menggunakan pikiran/akal budi lalu 

diterjemahkan dalam kata-kata yang diucapkan kepada yang lain sehingga setiap orang dapat 

memahami apa yang hendak disampaikan sehingga muncullah kesamaan perspektif. 

Kesamaan perspektif bukan berarti pertama-tama sebuah kebenaran absolut melainkan 

sebuah langkah awal untuk bisa mengerti masalah/duduk perkara. Ketika duduk perkaranya 

diketahui maka dengan mudah dicari jalan keluarnya untuk kebaikan bersama. Tentu, 

keputusan yang dibuat bukan bersifat win-win solution, melainkan yang terbaik untuk 

menanggapi sebuah persoalan yang ada. Artinya, setiap keputusan atau aturan yang dibuat 

tidak bisa menyenangkan semua pihak, tetapi itu baik untuk semua dengan segala risiko yang 

ada. Terkait keputusan bersama ini seseorang atau sekelompok orang yang berdialog atau 

berperkara dituntut untuk memiliki semangat kerendahan hati dan mau menghargai apa yang 

sudah menjadi kesepakatan bersama. Itulah artinya musyawarah untuk mencapai mufakat.    

 
12 Paul Moses, Diplomasi Damai Santo Dan Sultan Jejak Perdamaian Dalam Perang Salib Yang 

Tak Banyak Diketahui. (Jakarta: PT PUSTAKA ALVABET, 2019). 
13 https://kbbi.web.id/dialog (Diakses 10 Mei 2023, 21.46 WIB). 

https://kbbi.web.id/dialog


Ricky Setiawan Pabayo; Yohanes Endi; Alphonsus Tjatur Raharso:  
Menelaah Pengertian Dialog demi Mencapai Dialog Kehidupan 

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|528 

Tujuan dan Titik-Tolak Dialog 

Kehidupan manusia di muka bumi ini tidak akan pernah luput dari persoalan, 

benturan-benturan kepentingan karena hidup bersama dengan orang lain. Namun perlu 

digarisbawahi bahwa benturan-benturan baik kecil maupun besar itu terjadi akibat sebuah 

perjumpaan dengan yang lain dalam satu sistem sosial hidup bermasyarakat.  Artinya tidak 

bisa dihindari karena manusia memang tidak pernah bisa hidup sendiri, dia membutuhkan 

orang lain, terlepas di sana sini ada konflik kepentingan. Itulah mengapa perlu adanya dialog. 

Dialog dimaksudkan untuk menemukan suatu kebijakan atau kesepakatan atau paling kurang 

informasi agar satu sama lain bisa hidup berdampingan. Tentu yang diperlukan adalah sikap 

mau mendengarkan dan kelapangan hati satu sama lain. Jika saling membela dan 

mempertahankan diri atas kebenaran atau kepentingannya sendiri dan tidak mau 

mendengarkan, maka sebuah keputusan bersama tidak akan pernah tercapai.  

Adapun bahan-bahan dialog bisa berupa masalah-masalah kemanusiaan seperti 

penderitaan di muka bumi, persoalan-persoalan agama, benturan-benturan kepentingan, 

kebutuhan sosial dan lain-lain. Dialog dimaksudkan untuk mencari pemecahan secara bijak 

atas persoalan-persoalan tersebut.14   

 Dialog saat ini sering kali dikaitkan dengan persoalan-persoalan agama. Prasangka 

buruk yang terjadi terhadap agama-agama di Indonesia sering kali menciptakan konflik 

terbuka, seperti contoh yang terjadi di Aceh yang membakar rumah ibadat. Peristiwa tersebut 

menjadi titik tolak pemikiran banyak orang bahwa agama menjadi dalang dari semua 

kerusuhan yang ada. Jika ada dialog, persoalan-persoalan agama waktu itu bisa diatasi 

dengan baik demi terciptanya suasana yang rukun dan damai.15  

Terciptanya kerukunan dalam kehidupan beragama di Indonesia merupakan salah 

satu tujuan, harapan dan kerinduan bagi setiap orang, kasusnya para pemuka agama. Untuk 

itulah dialog dirasa sangat penting untuk saat ini, agar tumbuh relasi yang baik dan sehat. 

Relasi yang baik dan sehat mengandaikan adanya sikap saling terbuka satu terhadap yang 

lain sehingga tambullah sikap toleransi, saling menghargai dalam perbedaan, bahkan melihat 

perbedaan itu sebagai sebuah kekayaan.16  

 
14 Paul F. Knitter, Satu Bumi Banyak Agama Dialog Multi-Agama Dan Tanggung Jawab Global 

(jakarta: BPK Gunung Mulia, 2002), 21. 
15 YANCE ZADRAK RUMAHURU, “Mengembangkan Dialog Untuk Penguatan Misi Agama 

Yang Transformatif,” KENOSIS: Jurnal Kajian Teologi 2, no. 1 (2018): 23–35. 
16 Ibid. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 6, No 2, Maret 2024 

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|529 

Kerukunan Umat Beragama 

Kerukunan antar umat beragama merupakan dambaan bagi setiap manusia untuk 

menciptakan rasa aman dan nyaman dalam menjalankan ibadah. Gereja Katolik memiliki 

sikap positif dalam memandang agama-agama lain.17 Gereja Katolik selalu membuka diri 

untuk menyapa dan merangkul siapa saja yang berkehendak baik. Sikap positif Gereja ini 

tertuang dalam Lumen Gentium art 16 , Nostra Aetate art 3 dan lain-lain juga dihidupi dalam 

tarekat religius ketika mereka melakukan misi Ad Gentes (misi keluar).18  

Kerukunan umat beragama dalam menjalin sebuah dialog adalah salah satu cara yang 

ampuh dalam mencari pemahaman tentang toleransi kerukunan agama. Hal tersebut tidak 

akan dapat terlaksana apabila tidak ada campur tangan dari banyak pihak.19 Artinya, setiap 

orang memiliki tanggung jawab untuk membangun sikap toleransi kerukunan beragama 

yang dimulai sejak kecil. Tokoh-tokoh dalam agama tertentu juga ikut terlibat aktif dalam 

menyuarakan atau mempromosikan sikap dan semangat toleransi beragama. Jika toleransi 

itu sudah tumbuh sejak dini maka ketika dewasa mereka akan dengan mudah hidup bersama 

orang lain dalam damai. Dengan demikian tidak ada lagi benturan-benturan satu sama lain 

karena saling mengerti dan mampu menghargai sebuah perbedaan. 

Kerukunan umat beragama merupakan hal yang sangat penting bahkan bisa 

dikatakan sebagai kebutuhan mendesak saat ini. Untuk itu perlu diperjuangkan oleh setiap 

pihak. Perlu disadari bahwa agama merupakan fondasi dasar untuk membangun kerukunan 

tersebut sekaligus sebagai pilar penyokong dalam suatu negara. Apabila pilar itu runtuh dan 

tidak dapat diperbaiki lagi maka negara pun akan runtuh. Oleh karena itu, toleransi dan 

kerukunan harus tetap dijaga dan dirawat agar pilar itu tetap kokoh.20 Pada akhirnya negara 

juga tetap utuh bertahan dalam kerukunan dan kesejahteraan. 

 Setiap konflik yang terjadi bisa diselesaikan dengan dialog. Dalam membangun 

dialog diperlukan sebuah proses yang panjang mulai dari pengenalan yang cermat hingga 

sampai pada komunikasi dan kerja sama. Hal mendasar yang perlu diketahui adalah 

agamanya sendiri. Pemahaman itu pun harus yang mendalam sehingga ketika berhadapan 

 
17 Armada Riyanto, Dialog Agama Dalam Pandangan Gereja Katolik (Yogyakarta: PT KANISIUS, 

1995), 23. 
18 Riyanto, 24. 
19 Bimas Hindu, “Membangun Kerukunan Melalui Dialog Kerukunan Intern Umat Hindu,” last 

modified 2017, https://jateng.kemenag.go.id/2017/05/membangun-kerukunan-melalui-dialog-kerukunan-

intern-umat-hindu/. 
20 Kantor Kementerian Agama Kabupaten Grobogan, “Dialog Kerukunan Umat Beragama Bentuk 

Sinergi Toleransi Umat Beragama,” last modified 2021, https://jateng.kemenag.go.id/2021/10/dialog-

kerukunan-umat-beragama-bentuk-sinergi-toleransi-umat-beragama/. 



Ricky Setiawan Pabayo; Yohanes Endi; Alphonsus Tjatur Raharso:  
Menelaah Pengertian Dialog demi Mencapai Dialog Kehidupan 

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|530 

dengan agama lain ia mampu bersikap dengan baik seturut ajaran agamanya.21 Dialog yang 

perlu digaungkan adalah dialog kehidupan. Dialog kehidupan itu memang mengalir dari 

nilai-nilai agama yang dianut namun, sungguh dihayati dalam kehidupan sehari-hari, bahkan 

yang paling menonjol sisi kehidupan sehari itu. Jadi, bukan pertama-tama dalam ranah 

teologis, hukum, doktrin dan seterusnya. Dengan kata lain, dialog yang dilakukan tidak 

boleh menyentuh hal-hal yang bersifat doktrinal dari agama-agama tertentu sebab bisa jatuh 

pada kebenaran yang absolut yang justru mempersempit cara berpikir seseorang dalam 

melihat yang lain. Yang perlu dibutuhkan dalam dialog kehidupan justru hal-hal yang 

berkaitan dengan kehidupan yang nyata.  

Menumbuhkan Semangat Toleransi 

Armada Riyanto dalam bukunya yang berjudul Dialog Agama Dalam Pandangan 

Gereja Katolik mengatakan bahwa dialog merupakan bagian misi penginjilan Gereja.22 

Tujuan dari misi penginjilan Gereja adalah keselamatan. Dialog dengan demikian dipahami 

sebagai suatu cara untuk saling mengenal dan memperkaya sehingga dapat menyelamatkan 

satu sama lain.  

Gereja Katolik tidak memandang dialog sebagai salah satu cara untuk memanfaatkan 

dan memunculkan komunitas-komunitas Kristen baru.23 Misi keselamatan yang dijunjung 

tinggi oleh Gereja justru sebaliknya yaitu untuk membangun kehidupan yang lebih 

bersahabat, bersaudara. Setiap orang diutus untuk menciptakan rasa damai dan 

meminimalisasi sedemikian rupa rasa curiga terhadap agama lain. 

 Dialog dalam menumbuhkan semangat toleransi adalah salah satu cara untuk 

merangkul setiap agama yang berbeda. Semboyan Bhineka Tunggal Ika yang mengalir dari 

Panca sila (dasar negara) adalah fondasi dari negara Indonesia yang diharapkan mampu 

menyatukan perbedaan. Persatuan yang diharapkan tidak akan terlaksana dengan baik 

apabila setiap pemeluk agama tidak mampu menghargai orang lain.24 

Semangat toleransi merupakan sebuah keutamaan mendasar di Negara Republik 

Indonesia saat ini. Karena itu peran pemerintah dalam menumbuhkan semangat toleransi 

tersebut harus dijunjung tinggi serta melibatkan banyak pihak.25 Di Indonesia, agama yang 

 
21 Moh Khoirul Fatih, “Dialog Dan Kerukunan Umat Beragama Di Indonesia Dalam Pemikiran a. 

Mukti Ali,” 2021, 38–60. 
22 Riyanto, Dialog Agama Dalam Pandangan Gereja Katolik, 105. 
23 Riyanto, 105. 
24 Tratama Helmi Supanji, “Toleransi Antar-Umat Beragama Kunci Kemajuan Bangsa,” Kemenko 

PMK, last modified 2021, https://www.kemenkopmk.go.id/menko-pmk-toleransi-antar-umat-beragama-kunci-

kemajuan-bangsa. 
25 Knitter, Satu Bumi Banyak Agama Dialog Multi-Agama Dan Tanggung Jawab Global, 22. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 6, No 2, Maret 2024 

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|531 

paling sering mengalami kesulitan dalam membangun dialog adalah Agama Islam dan 

Agama Kristen. Pergumulan yang terjadi kerap kali membahas tentang warisan religius serta 

bagaimana sikap individu dalam menghargai warisan tersebut dan mencoba untuk 

memahaminya sehingga memunculkan sebuah pemahaman baru atau penyesuaian dalam 

menghayati warisan religius masing-masing agama.26 Di luar Islam dan Kristen tidak 

menutup kemungkinan bahwa agama lain juga tetap ikut serta dalam mempererat hubungan 

antar umat beragama.27 

Bentuk-bentuk Dialog 

Ada begitu banyak bentuk dialog yang digunakan dalam masyarakat baik itu antar 

individu maupun antar kelompok. Terkait relasinya dengan dialog interreligius ada beberapa 

bentuk dialog yang perlu terus-menerus dibangun dan dipromosikan oleh semua pihak. 

Penulis melihat paling kurang ada tiga dialog yang sangat penting untuk dipromosikan dan 

dihidupi.  

Dialog Agama / Dialog Iman 

Dialog Agama adalah suatu komunikasi yang dilakukan antar pemeluk agama 

tertentu dalam berbagi informasi terkait polemik agama dan kepercayaannya. Dalam 

menjalankannya perlu dimiliki sikap terbuka dan kerendahan hati, rasa hormat dan pikiran 

positif terhadap penganut agama yang berbeda. Dialog yang berbentuk perjumpaan dari hati 

ke hati akan menemukan jalan keluar atas setiap persoalan yang terjadi.28 

Dialog Agama sendiri diyakini sudah sering dilakukan oleh agama-agama yang ada 

di Indonesia. Dari pengamatan, dialog yang dilakukan selama ini ternyata sebagian besar 

belum menemukan hasil yang diinginkan, salah satu penyebabnya adalah minimnya 

pemahaman tentang agamanya sendiri sehingga ketika berhadapan dengan persoalan 

mengalami kesulitan untuk menemukan jalan keluarnya terlebih ketika itu dibenturkan 

dengan masalah-masalah agama lain.29 

Seorang yang memiliki pemahaman agama dengan baik akan mampu melihat sebuah 

kekayaan di dalam perbedaan. Dia mampu menjadikan perbedaan itu sebagai warna yang 

indah dalam kehidupan bersama. Jika pemahamannya kurang tentu saja akan sulit untuk 

 
26 J. B. Banawiratma, Dialog Antar Umat Beragama Gagasan Dan Praktik di Indonesia, 11.  
27 J. B. Banawiratma, Dkk, Dialog Antar Umat Beragama Gagasan Dan Praktik Di Indonesia (Jakarta 

Selatan: PT Mizan Publika, 2010), 5.  
28 Tahar Rachman, “Dialog Agama,” Angewandte Chemie International Edition, 6(11), 951–952. 

(2018): 10–27. 
29 Muhammad Zainal Arifin, “Dialog Antar Agama Dalam Pandangan Hans Kung” (2012), 

http://eprints.ums.ac.id/20437/22/NASKAH_PUBLIKASI.pdf. 



Ricky Setiawan Pabayo; Yohanes Endi; Alphonsus Tjatur Raharso:  
Menelaah Pengertian Dialog demi Mencapai Dialog Kehidupan 

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|532 

menemukan keindahan dan kekayaan dalam perbedaan akibatnya banyak tokoh yang 

meminta para pengikutnya untuk bersikap eksklusif, tertutup. Sikap tertutup ini menjadikan 

agama tersebut seolah-olah tertutup dan orang-orang yang mengimannya juga tertutup. 

Berhadapan dengan orang seperti ini maka tidak akan pernah terjadi yang namanya dialog. 

Hanya orang yang memiliki cara berpikir terbukalah yang mampu berdialog dan mampu 

mempromosikan nilai-nilai bagi para pengikutnya seperti sikap saling menghormati, 

menghargai dan menjunjung tinggi pribadi setiap manusia. Dengan demikian dialog agama 

mampu menumbuhkan semangat toleransi yang tinggi agar terwujudnya kerukunan umat 

beragama.30 Dialog agama tidak boleh menitikberatkan pada teologi agama tertentu, -aturan, 

doktrin, Tradisi- yang merupakan keyakinan paling mendasar. Dalam dialog agama kita 

tidak boleh berfokus pada perbedaan melainkan fokus pada kesamaan. Sebagai contoh setiap 

agama sama-sama menjunjung tinggi kedamaian. Agama Islam identik dengan agama 

damai, Agama Katolik dan Kristen juga demikian. Agama Hindu dan Budha serta Konghucu 

memiliki tujuan akhir kedamaian abadi (Nirwana).      

 Dialog Agama harus sampai pada kesatuan hati bahwa kita ini bersaudara meski 

berbeda keyakinan. Sebagai saudara kita harus saling menerima, menguatkan, terbuka dan 

memperkaya satu sama lain terlebih ketika saudara kita mengalami kesulitan. Dengan 

demikian semboyan Bhineka Tunggal Ika akan tercapai.31 

Dialog Karya 

Dialog Karya sering dikenal sebagai dialog kerja sama yang bertujuan untuk 

membangun manusia seutuhnya. Ketika manusia menjadi pribadi yang seutuhnya maka akan 

dengan mudah bekerja sama dengan orang lain.32 Selain mengarah kepada pembangunan 

manusia seutuhnya dialog karya juga bertujuan untuk memberikan semangat yang kuat 

untuk terus-menerus berjuang membangun relasi yang harmonis antar sesama manusia. 

Dialog karya diharapkan mampu membawa para penganut agama bisa bekerja sama dalam 

menciptakan situasi yang aman dan nyaman. Tanggung jawab untuk menciptakan suasana 

yang aman dan nyaman bukan hanya diembankan pada tokoh-tokoh tertentu saja melainkan 

setiap individu. Pada akhir peziarah kita di dunia ini akan mengarah kepada keselamatan 

sejati yang digagas oleh setiap agama. Bagaimana harus mencapainya itu tergantung pada 

 
30 Ahmad Zarkasi et al., “Dialog Antar Umat Beragama Dalam Upaya Pencegahan Konflik,” no. iii 

(2018): 1–10, https://osf.io/frvdw/download/?format=pdf. 
31 Wira Hadi Kusuma, “Dialog Sebagai Kritisisme Beragama” (2010): 1–15, 

https://media.neliti.com/media/publications/288010-dialog-sebagai-kritisisme-beragama-1fd12a7a.pdf. 
32 Riyanto, Dialog Agama Dalam Pandangan Gereja Katolik, 111.  



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 6, No 2, Maret 2024 

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|533 

agama tersebut. Tugas kita dalam hubungannya dengan dialog karya adalah menciptakan 

suasana kondusif agar tujuan akhir itu bisa tercapai.33 

Dialog Interreligius 

Dialog Interreligius merupakan suatu pertemuan antar agama yang berbeda untuk 

melakukan perjumpaan dan membangun sebuah komunikasi dengan maksud agar 

terpupuklah rasa persaudaraan dan mampu memperbaiki kesalahpahaman antar agama yang 

berbeda. Dalam level yang lebih tinggi atau dalam kancah internasional dialog interreligius 

sudah sering dilakukan untuk berdiskusi demi kepentingan dan keamanan dunia.34 

 Konsili Vatikan II yang digagas oleh Paus Giovanni XXIII menerbitkan lima 

Dokumen penting tentang dialog antar agama, yaitu Lumen Gentium art 16.35 Nostra Aetate 

art 2.36 Dei Verbum art 9.37 , Gaudium et Spes art 25.38, Ad Gentes No 14-15.39 dan Dignitatis 

Humanae art 2.40 Dokumen-dokumen tersebut berisikan tentang hubungan antar agama 

secara khususnya Agama Islam. Agama Katolik meyakini bahwa dalam diri agama-agama 

lain juga terdapat benih-benih keselamatan selama mereka mengikuti hati nurani yang baik 

seperti cinta kasih, keadilan dan lain-lain.41 

 
33 Knitter, Satu Bumi Banyak Agama Dialog Multi-Agama Dan Tanggung Jawab Global, 145. 
34 J. B. Banawiratma, Dialog Antar Umat Beragama Gagasan Dan Praktik Di Indonesia, 25. 
35  Lumen Gentium artikel 16 harus dilihat secara keseluruhan Bersama dengan artikel 14 dan 15 agar 

makna dari artikel 16 dapat dipahami dengan sebaik mungkin. Oleh karena itu, artikel 14 mengatakan bahwa 

Gereja mengarahkan perhatian kepada umat Katolik sendiri-termasuk para calon baptis -dan pentingnya Gereja 

sebagai sarana keselamatan. Artikel 15, gereja menyebut tentang umat Kristen non-Katolik. Artikel 16 

mengatakan bahwa umat yang mempercayai satu Allah-yaitu umat Yahudi dan Islam-serta umat lain yang 

mencari Allah dapat dilihat pada https://www.katolisitas.org/unit/apakah-konsili-vatikan-ii-lumen-gentium-

16-menjelaskan-adanya-keselamatan-di-luar-gereja-katolik/.  
36 Gereja Katolik tidak menolak apapaun yang benar dan suci di dalam agama-agama. Dengan sikap 

hormat yang tulus Gereja merenungkan cara-cara bertindak dan hidup. Maka Gereja mendorong para 

puteranya, supaya dengan bijaksana dan penuh kasih, melalui dialog dan kerja sama dengan para penganut 

agama-agama lain. https://www.katolisitas.org/nostra-aetate/.   
37 Dei Verbum artikel 9 mengatakan bahwa hubungan antara tradisi dan kitab suci harus dijaga oleh 

Gereja, karena Gereja merupakan “Sakramen Keselamatan”. Bagaimana kaitannya dengan dialog. Gereja 

dianggap sebagai “Sakramen Keselamatan” merupakan tugas bagi seluruh bangsa sehingga sikap Gereja 

Katolik dan anggota Gereja harus memiliki sikap seperti Yesus yaitu kasih dan mempercayai ajaran kasih Allah 

sampai pada semua orang. https://www.katolisitas.org/tugas-ajaran-sikap-dan-dialog-dari-gereja-katolik/. 
38 Pribadi manusia dan masyarakat manusia saling tergantung. Ketergantungan tersebut merupakan 

bentuk ikatan sosial yang diperlukan bagi pertumbuhan manusia saat ini. 

https://www.katolisitas.org/konstitusi-gaudium-et-spes/.  
39  Ad Gentes No 14-15 membahas tentang ciri-ciri dan tuntutan kerajaan. Ad Gentes 14 menjelaskan 

tentang ciri-ciri dan tuntutan dari Kerajaan melalui kata-kata, Tindakan-tindakan, dan diri pribadi-Nya sendiri. 

Sehingga pada Ad Gentes 15 Kerajaan dengan melalui ciri-ciri tersebut dapat mengubah hubungan-hubungan 

antar manusia yang mengarahkan pada sikap saling mencintai, mengampuni dan melayani satu sama lain. 

Yohanes Paulus II, “Redemtoris Missio (Tugas Perutusan Sang Penebus),” Seri Dokumen Gerejawi No. 14, 

no. 14 (1990). 
40 Dignitatis Humanae artikel 2 menjelaskan tentang kebebasan manusia dalam beragama. Kebebasan 

yang dimaksud adalah kebal terhadap paksaan dari pihak orang-orang atau kelompok sosial, sehingga agama 

tidak bisa memaksa manusia untuk melawan suara hatinya. https://www.katolisitas.org/dignitatis-humanae/.  
41 Dkk, Dialog Antar Umat Beragama Gagasan Dan Praktik Di Indonesia, 25. 

https://www.katolisitas.org/unit/apakah-konsili-vatikan-ii-lumen-gentium-16-menjelaskan-adanya-keselamatan-di-luar-gereja-katolik/
https://www.katolisitas.org/unit/apakah-konsili-vatikan-ii-lumen-gentium-16-menjelaskan-adanya-keselamatan-di-luar-gereja-katolik/
https://www.katolisitas.org/nostra-aetate/
https://www.katolisitas.org/tugas-ajaran-sikap-dan-dialog-dari-gereja-katolik/
https://www.katolisitas.org/konstitusi-gaudium-et-spes/
https://www.katolisitas.org/dignitatis-humanae/


Ricky Setiawan Pabayo; Yohanes Endi; Alphonsus Tjatur Raharso:  
Menelaah Pengertian Dialog demi Mencapai Dialog Kehidupan 

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|534 

 Pertemuan yang dilakukan antar umat beragama memiliki tujuan untuk melakukan 

pertukaran pengalaman sebagai memahami, menghargai dan melahirkan sebuah 

kesepakatan-kesepakatan bersama secara tulus untuk saling menerima. Pertemuan tersebut 

bukanlah sebuah paksaan, melainkan kesadaran dari dalam diri manusia untuk mengakui 

bahwa setiap agama memiliki rasa kemanusiaan yang patut untuk dijaga.42 

Tumbuh dari sebuah pengharapan untuk melakukan dialog demi terwujudnya sebuah 

tatanan hidup masyarakat yang lebih indah, bahkan kepentingan untuk mengadakan dialog 

antar masyarakat dapat mengalihkan perhatian kepada sebuah pokok permasalahan nasional, 

sehingga perlulah bagi kita untuk membicarakan masalah nilai kemanusiaan yang ada dalam 

diri.43 

Sebagai warga negara setiap manusia berhak memeluk agama menurut 

keyakinannya. Sehingga muncullah pemahaman yang berbeda terhadap agama yang satu 

dengan agama yang lain. Maka, apabila muncul perbedaan yang terjadi karena 

kesalahpahaman adalah suatu hal yang wajar dan bukan dijadikan sebuah permasalahan, 

melainkan dijadikan sebuah tantangan. Setiap solusi ataupun tawaran-tawaran yang 

diberikan juga diharapkan mampu menciptakan rasa adil terhadap masyarakat.  

Dialog Menurut Santo Fransiskus Asisi 

Perjumpaan antara Fransiskus Asisi bersama Sultan Malik al-Kamil menghasilkan 

sebuah dialog yang membuat mereka berdiskusi atas keprihatinan mereka terhadap perang 

yang terjadi di kedua belah pihak. Tujuan kunjungan yang dilakukan oleh Fransiskus untuk 

menemui Sultan Malik al-Kamil adalah untuk mencari cara agar perang yang terjadi dapat 

diselesaikan. Oleh karena itu, Fransiskus mencoba membuka dialog. Dialog tersebut 

melibatkan banyak orang dan tidak dijelaskan secara rinci tentang percakapan yang 

dilakukan oleh kedua orang tersebut.44 Namun konsep pertemuan dua orang tersebut 

diyakini sebagai dialog lintas agama, di mana kedua belah pihak bertemu dan berusaha untuk 

melakukan diskusi sehat mengenai pemahaman tentang agama yang berbeda, memberikan 

kesempatan untuk berbicara dan memperlakukan satu sama lain sebagai teman.45 

Dialog lintas agama yang dilakukan oleh kedua orang tersebut bukanlah satu hal yang 

mudah untuk dilakukan karena Fransiskus harus berusaha dengan keras agar dapat menemui 

 
42 Olah H. Schumann, Dialog Antarumat Beragama Membuka Babak Baru Dalam Hubungan 

Antarumat Beragama (Jakarta: PT BPK Gunung Mulia, 2008), 215. 
43 Olah H. Schumann, 217. 
44 Paul Moses, Diplomasi Damai Santo Dan Sultan Jejak Perdamaian Dalam Perang Salib Yang 

Tak Banyak Diketahui, 189. 
45 Ibid. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 6, No 2, Maret 2024 

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|535 

Sultan Malik al-Kamil dan memulai dialog di hadapannya. Perjuangan dengan banyak 

rintangan tidak membuat Fransiskus menyerah melainkan sebagai sebuah semangat untuk 

mendatangkan hasil yang baik.  

Perjumpaan yang terjadi membuat Sultan Malik al-Kamil berharap bahwa 

kedatangan Fransiskus sebagai jembatan perdamaian karena situasi yang terjadi saat itu 

banyak merenggut korban jiwa dan kerugian yang besar.46 Sebagai seorang penganut agama 

Islam yang setia, Sultan Malik al-Kamil dengan begitu tulus mendengarkan apa yang 

disampaikan oleh Fransiskus. Namun perbuatan yang dilakukan oleh Sultan Malik al-Kamil 

ditentang keras oleh para pengikutnya karena siapa pun orang yang melakukan khotbah 

dengan menentang ajaran mereka akan dipenggal kepalanya.47 

Dialog yang dilakukan oleh Fransiskus Asisi adalah dialog yang mengutamakan 

saling menghormati dan saling memahami tentang situasi perang yang terjadi saat itu. 

Fransiskus dengan keberaniannya mencoba memahami situasi Sultan Malik al-Kamil 

dengan mengatakan bahwa mereka adalah utusan Tuhan untuk menyelamatkan jiwa sang 

Sultan. Sultan menyambut kedatangan mereka dan berharap bahwa mereka adalah jembatan 

perdamaian atas perang yang terjadi. 

Dialog Interreligius: Dialog Menurut Sikap Santo Fransiskus Asisi 

Fransiskus Asisi dalam peranannya membangun dialog interreligius merupakan hal 

sangat sulit. Perjuangan yang dilakukan tidak bisa dikatakan sebagai hal yang mudah. 

Pertemuannya untuk membangun dialog bersama Sultan Malik al-Kamil perlu dijadikan 

sebuah teladan bagi kehidupan manusia di zaman sekarang. Keberaniannya untuk menembus 

kemah Sang Sultan dan tidak peduli apa pun itu risikonya, Fransiskus tetap berjuang untuk 

memulai dialog tersebut. Bagi Fransiskus, dialog merupakan jalan keluar untuk menemukan 

perdamaian atas perang yang terjadi. Namun sebelum memulai dialog, Fransiskus menaruh 

perhatian yang besar atas tragedi tersebut dan menaruh perhatian yang besar terhadap nilai 

kemanusiaan. 

Fransiskus Asisi beranggapan bahwa setiap manusia berhak mendapatkan jaminan 

perdamaian atas kehidupannya dan terhindar dari peperangan atau sebuah pandangan buruk 

terhadap Agama Kristen dan Agama Islam saat itu.48 Namun, penilaian yang diberikan oleh 

orang pada zaman itu tidak bisa dihentikan, salah satunya adalah pandangan terhadap Sultan 

 
46 Paul Moses, Diplomasi Damai Santo Dan Sultan Jejak Perdamaian Dalam Perang Salib Yang Tak 

Banyak Diketahui, 174.  
47 Paul Moses, 175. 
48 Ricahrd Fletcher, Relasi Damai Islam & Kristen (Jakarta: PT PUSTAKA ALVABET, 2002), 94. 



Ricky Setiawan Pabayo; Yohanes Endi; Alphonsus Tjatur Raharso:  
Menelaah Pengertian Dialog demi Mencapai Dialog Kehidupan 

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|536 

Malik al-Kamil merupakan Sultan yang kejam, bengis dan tidak kenal ampun ketika 

berjumpa dengan Orang Kristen. Oleh karena itu, Sultan yang dinilai sebagai orang yang 

tidak mempunyai hati ternyata tidak sesuai dengan pemikiran mereka. Fransiskus berhasil 

menemuinya mengatakan bahwa Sultan Malik al-Kamil adalah orang yang memiliki 

toleransi yang sangat besar terhadap minoritas dan baik hati.49 

Dialog interreligius dapat dimengerti sebagai pertemuan antar agama dalam 

membangun sebuah komunikasi untuk menghindari terjadinya kesalahpahaman terhadap 

agama tertentu. Oleh karena itu, apabila pengertian dialog interreligius tersebut 

disandingkan dengan pemahaman Fransiskus Asisi setelah ia bertemu dengan Sultan Malik 

al-Kamil maka dapat dipahami sebagai sebuah kelompok yang sedang melakukan diskusi 

untuk mencapai kesepakatan bersama, bukan untuk meninggikan agama tertentu melainkan 

untuk menaruh rasa perhatian yang besar terhadap kehidupan manusia, membangun 

kekuatan bersama agar kesejahteraan dapat dicapai dan membuang pemikiran buruk 

terhadap yang lain. Tentu perlu dihindari generalisasi terhadap Tuhan dengan agama yang 

disembah, atau menyamakan bahwa agama Kristen adalah agama penjajah, Islam adalah 

agama Teroris yang perlu adalah penghargaan setiap ajaran.50  

Dialog Santo Fransiskus Asisi bersama Sultan Malik al-Kamil 

Pertemuan antara Santo Fransiskus Asisi bersama Sultan Malik al-Kamil merupakan 

peristiwa nyata dalam membangun kerukunan antara Agama Kristen dan Agama Islam. 

Awal mulanya konflik antara kedua agama tersebut, terjadi karena pandangan buruk 

terhadap Agama Kristen yang dipandang sebagai agama penjajah, dan Agama Islam adalah 

sebagai agama teroris. Dengan adanya pandangan buruk terhadap kedua agama tersebut, 

konflik pun akhirnya memuncak pada perang salib yang terjadi pada saat itu. Berbagai cara 

untuk memusnahkan para pemeluk agama yang diyakini sebagai penjajah dan teroris. 

Sehingga timbul keresahan dalam diri Fransiskus dan Sultan Malik al-Kamil untuk mencoba 

menyelesaikannya.  

Pertemuan antara Agama Kristen dan Agama Islam, sering kali memberikan 

pengertian buruk terhadap yang lain, dan terjadilah perpecahan yang didukung dengan 

penilaian buruk dari pemimpin agama dari kedua belah pihak.51 Diperlukan sebuah sikap 

 
49 Christian Andre Tuwo, “Belajar Dari Santo Fransiskus Asisi Dan Sultan Malik Al-Kamil,” Qureta, 

last modified 2017, accessed January 21, 2023, https://www.qureta.com/post/belajar-dari-santo-fransiskus-

assisi-dan-sultan-malik-al-kamil-2. 
50 Ibid. 
51 Ajat Sudrajat, “KONFLIK DAN KERJASAMA ISLAM DANBARAT ( KASUS PERANG 

SALIB 1095-1291 M )” (2002), 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 6, No 2, Maret 2024 

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|537 

sabar dalam menghadapi situasi yang berkaitan dengan permasalahan agama. Perdamaian 

yang diinginkan oleh setiap orang dalam menjalani kehidupannya tidak lepas dengan dialog. 

Dialog diharapkan dapat membantu menyelesaikan permasalahan dan hal yang penting 

untuk negara toleransi yang kuat.52 

Dialog yang dibangun oleh Fransiskus Asisi bersama Sultan Malik al-Kamil 

merupakan salah satu bentuk kerendahan hati yang luar biasa karena pertemuan yang terjadi 

saat situasi sedang memanas, dan perang antara kedua belah pihak, tidak membuat mereka 

meninggikan egonya, saling menerima sebagai seorang saudara dan memberikan 

kesempatan untuk berbicara tentang keprihatinan atas perang yang terjadi. Hal ini ternyata 

dilakukan juga oleh Nabi Muhammad pada masanya membangun hubungan persaudaraan 

bersama umat Kristen.53 Fransiskus Asisi dan Sultan Malik al-Kamil waktu itu belum 

mengenal dialog antar agama, namun pertemuan mereka bisa disebut sebagai dialog yang 

berlandaskan pada pertukaran gagasan mengenai dua agama secara sehat untuk mencapai 

kedamaian. 

Pertemuan Fransiskus bersama Sultan Malik al-Kamil dalam catatan diplomasi 

damai Santo dan Sultan tidak membuahkan hasil yang memuaskan dengan perdamaian atas 

perang yang terjadi. Namun, dari kejadian tersebut Fransiskus bersama para pengikutnya 

diberikan hadiah yang luar biasa dari Sang Sultan yang baik hati. Sang Sultan begitu 

mengagumi Fransiskus atas dialognya di depan umat Islam, memberikan suatu perlindungan 

keamanan ketika Fransiskus kembali pada perkemahan tentara Kristen dan mendapatkan 

jaminan untuk mengunjungi makam suci tanpa harus membayar upeti kepada Sultan.54 

Dialog yang digagas dengan sebuah kemauan untuk berani menerima tanpa 

memandang perbedaan membuat Fransiskus dan Sultan menjadi seorang sahabat baik. Hal 

itu tergambar jelas dari pertemuan dan diskusi yang mereka lakukan. Walaupun perang tetap 

dilanjutkan, dua orang tersebut bisa dijadikan contoh dialog yang lebih mementingkan 

kepentingan bersama yang saling memahami tanpa harus memberikan pandangan negatif 

terhadap orang lain yang berbeda agama.  

 
http://staffnew.uny.ac.id/upload/131862252/penelitian/Konflik+dan+Kerjasama+Islam+dan+Barat+-

+Kasus+Perang+Salib.pdf. 
52 Mahmoud Mustafa Ayoub, Mengurai Konflik Muslim-Kristen (Dalam Perspektif Islam) 

(Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2001), 241. 
53 Paul Moses, Diplomasi Damai Santo Dan Sultan Jejak Perdamaian Dalam Perang Salib Yang Tak 

Banyak Diketahui, 180. 
54 Paul Moses. 198. 



Ricky Setiawan Pabayo; Yohanes Endi; Alphonsus Tjatur Raharso:  
Menelaah Pengertian Dialog demi Mencapai Dialog Kehidupan 

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|538 

Dialog Interreligius Menuju Dialog Kehidupan 

Indonesia dengan beragam suku, agama dan budaya merupakan suatu hal yang indah 

apabila di dalam perbedaan masyarakat Indonesia dapat hidup berdampingan namun hal 

tersebut tidak mudah untuk dilakukan karena harus ada sesuatu hal yang bisa menjembatani. 

Salah satu tawaran yang bisa diberikan oleh penulis adalah dialog interreligius membawa 

kepada dialog kehidupan. Dialog interreligius merupakan sebuah metode yang bisa 

memahami agama lain agar bisa mencapai kerukunan.  

 Kerukunan dapat dibangun melalui dialog interreligius yang bertujuan untuk hidup 

toleran dan menerima perbedaan yang ada. Dialog interreligius juga memiliki maksud untuk 

saling mengakui keberadaan agama lain, bertukar informasi dalam menemukan kesamaan 

dalam ajaran agama yang berbeda agar tidak terjadi kesalahpahaman. Pemahaman seseorang 

tentang agamanya sendiri terkadang memunculkan sikap egois dalam melihat perbedaan 

yang ada sehingga menimbulkan ketegangan. Oleh karena itu, dialog interreligius 

menyingkapi hal tersebut sebagai bentuk jawaban agar seseorang dapat memahami agama 

lainnya dengan baik.55 Memahami dalam pengertian menghargai 

 Secara umum dialog interreligius sudah banyak dilakukan di berbagai daerah di 

Indonesia termaksud Kalimantan Barat. Namun hal tersebut hanyalah sebagai bentuk diskusi 

untuk mencari agama siapa yang benar, sehingga penulis menyadari bahwa dialog bukanlah 

sebagai ruang untuk mencari kebenaran karena apabila kebenaran hanya di letakkan pada 

agama tertentu bagaimana dengan nasib agama lain yang diakui keberadaannya di Indonesia. 

Oleh karena itu, apabila dialog interreligius hanya dilakukan untuk mencari kebenaran tanpa 

jalan keluar maka tidak akan pernah tercipta apa itu dialog kehidupan.  

 Dialog kehidupan merupakan sebuah dialog yang dilakukan sebagai bentuk nyata 

atau penerapan lanjutan dari dialog interreligius.56 Hal tersebut tampak jelas melalui 

perbuatan manusia terhadap masyarakat lainnya dengan saling membantu, tolong menolong 

dan sikap solider. Dialog kehidupan tidak sama dengan dialog pada umumnya karena dialog 

kehidupan lebih mengesampingkan pandangan-pandangan terhadap agama dan 

 
55 Samuel Cornelius Kaha, “Dialog Sebagai Kesadaran Relasional Antar Agama: Respons Teologis 

Atas Pudarnya Semangat Toleransi Kristen-Islam Di Indonesia,” Jurnal Abdiel: Khazanah Pemikiran Teologi, 

Pendidikan Agama Kristen Dan Musik Gereja 4, no. 2 (2020): 132–48,  

https://doi.org/10.37368/ja.v4i2.165. 
56 Prima Navaliasari. Ola Rongan Wihelmus, “Membangun Kerukunan Antar Umat Beragama Di 

Madiun Melalui Dialog Kehidupan Dalam Terang Nostra Aetate,” Jurnal Pendidikan Agama Katolik 11 

(2014): 71–82. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 6, No 2, Maret 2024 

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|539 

mengutamakan kerja sama. Dialog kehidupan di sini, merupakan bentuk nyata manusia 

dalam membuktikan imannya melalui perbuatan.57 

 Keterlibatan masyarakat dalam dialog kehidupan melalui sikap solider dan 

kebersamaan dalam kehidupan sehari-hari merupakan satu hal yang tidak bisa dipisahkan 

dari kehidupan. Dialog kehidupan yang dilakukan menawarkan sebuah sikap positif dalam 

membangun relasi dalam bentuk kerja sama. Oleh karena itu, pengalaman manusia sehari-

hari seperti susah dan senang dilalui bersama-sama. Keterlibatan aktif masyarakat dalam 

mewujudkan dialog kehidupan adalah melakukan kunjungan terhadap saudara-saudara kita 

yang sedang merayakan hari raya agamanya, juga ikut membantu menjaga keamanan ketika 

ada perayaan-perayaan besar yang dilakukan oleh saudaranya seperti Perayaan Hari Raya 

Natal, Perayaan Idul Fitri, Imlek, Nyepi dan lain-lainnya. 

 Dialog interreligius yang membawa kepada dialog kehidupan mengandung sebuah 

kebaikan dalam hubungannya dengan masyarakat untuk menghilangkan sikap-sikap negatif 

agar tidak terjadi kesalahpahaman. Oleh karena itu, dialog kehidupan adalah salah satu cara 

dalam menjaga kerukunan melalui sebuah tindakan. Dialog kehidupan bukan dijadikan 

sebagai tempat untuk beradu argumen melainkan sebuah kerendahan hati untuk mau terlibat 

dalam mewujudkan kerukunan antar agama melalui tindakan-tindakan positif.58 

 Dialog kehidupan mengesampingkan teologi, tafsir, ajaran, Tradisi agama-agama 

tertentu. Dialog kehidupan semata-mata untuk kehidupan yang damai. Artinya tidak ada 

sekat-sekat yang dibuat oleh aliran agama tertentu. Dialog kehidupan itu bagaikan “Role 

Life” yang mengalir dari hati yang mengasihi, dari rasio yang sehat, dan kerendahan hati 

untuk menerima yang lain sebagai saudara. Dialog kehidupan, dengan demikian adalah 

sebuah perjumpaan yang mendatangkan kedamaian, persaudaraan.   

KESIMPULAN 

Pertemuan antara Santo Fransiskus Asisi bersama Sultan Malik al-Kamil merupakan 

gambaran dalam menciptakan suasana perdamaian yang terjadi atas konflik perang salib 

zaman. Pembahasan yang dilakukan antara kedua tokoh tersebut mengenai nilai 

kemanusiaan yang dirusak karena identitas agama yang keliru. Oleh karena itu, dialog antara 

kedua tokoh tersebut sampai saat ini bisa menjadi contoh untuk menjaga kerukunan antar 

umat beragama. Pemerintah juga berusaha agar rasa persaudaraan antar agama dapat terjalin 

 
57 Yohanes Sukendar, “Pelaksanaan Dialog Kehidupan Oleh Umat Katolik Dengan Umat Muslim Di 

Paroki Maria Diangkat Ke Surga Malang,” SAPA - Jurnal Kateketik dan Pastoral 3, no. 2 (2018): 57–69. 
58 Kaha, “Dialog Sebagai Kesadaran Relasional Antar Agama: Respons Teologis Atas Pudarnya 

Semangat Toleransi Kristen-Islam Di Indonesia.” 



Ricky Setiawan Pabayo; Yohanes Endi; Alphonsus Tjatur Raharso:  
Menelaah Pengertian Dialog demi Mencapai Dialog Kehidupan 

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|540 

dengan baik sehingga setiap orang dapat melakukan diskusi untuk mengetahui letak 

perbedaan dan kesamaan yang ada.  

Pentingnya pengetahuan tentang agama juga bisa diterapkan pada sistem 

pembelajaran di sekolah untuk menciptakan rasa persaudaraan terkhususnya sekolah yang 

menerima murid-murid yang berbeda agama. Tujuan penekanan tersebut agar para siswa 

mampu bekerja sama dalam membangun ikatan-ikatan sejak dini. Karena itu, dapat 

membantu mereka menghilangkan generalisasi tentang pemahaman Tuhan yang terbatas 

menjadi tidak terbatas melalui akal budi yang diterima di sekolah. Selain itu, dialog agama 

yang ada disekolah menjadi solusi dalam mengatasi permasalahan tentang perbedaan yang 

ada.  

Dialog agama yang dilakukan perlu memegang teguh pada pemikiran untuk 

meletakan martabat manusia sebagai prioritas tertinggi, tujuannya agar dialog yang 

dilakukan bukan hanya membahas tentang isi pengajaran dan tentang ideologi agamanya 

melainkan menjadikan manusia dalam hubungannya terhadap agama yang lain.   

Sarana-sarana dalam membangun sebuah kerukunan dalam kemajemukan di 

Indonesia khususnya di Kalimantan Barat sudah banyak diupayakan oleh pemerintah saat 

ini. Upaya-upaya yang dilakukan oleh masyarakat dan pemerintah di Kalimantan Barat 

dalam membangun kerukunan melalui forum-forum diskusi antar agama seperti FKUB dan 

Tradisi Kenduri sebagai ruang diskusi dengan melibatkan kebudayaan dalam membangun 

semangat solidaritas. Semangat ini diperlukan dalam membangun kerukunan melalui dialog-

dialog dengan agama lain untuk mencapai keselamatan. Oleh karena itu, dialog yang 

dilakukan tidak akan membuahkan hasil apabila dilakukan hanya sebatas ruang diskusi tanpa 

ada tindakan-tindakan nyata. Karena itu, sangat diperlukan dialog kehidupan dalam 

mengaktualisasikan tindakan nyatanya.  

Dialog kehidupan sangat membantu dalam menemukan jawaban iman manusia 

melalui ajaran-ajaran agamanya. Melalui dialog kehidupan manusia dapat merangkul setiap 

perbedaan yang ada, menjadikan sebuah jabatan-tangan sebagai tanda satu saudara. Rasa 

persaudaraan akan tampak jelas digambarkan melalui kerja sama dan gotong-royong. 

Peranan dialog kehidupan juga tidak akan terlaksana apabila tidak ada kerja sama dari 

berbagai pihak. Oleh karena itu, perlulah setiap orang menyadari bahwa dirinya adalah 

makhluk sosial dan berusaha menghilangkan pandangan negatif terhadap yang lain agar 

kehidupan bersama bisa berjalan dengan harmonis dan damai. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 6, No 2, Maret 2024 

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|541 

Ucapan Terima kasih 

Ucapan terima kasih kepada Yohanes Endi, Lic.Ic yang telah membimbing dalam 

penulisan ini serta teman diskusi yang dapat menambah pengetahuan tentang dialog 

interreligius. Serta ucapan terima kasih kepada Dr. Alphonsus Tjatur Raharso yang telah 

memberikan masukan dan saran untuk memperkaya tulisan ini. 

REFERENSI 

Arifin, Muhammad Zainal. “Dialog Antar Agama Dalam Pandangan Hans Kung” (2012). 

http://eprints.ums.ac.id/20437/22/NASKAH_PUBLIKASI.pdf. 

Ayoub, Mahmoud Mustafa. Mengurai Konflik Muslim-Kristen (Dalam Perspektif Islam). 

Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2001. 

Banawiratma, J. B et al. Dialog Antar Umat Beragama Gagasan Dan Praktik Di 

Indonesia. Jakarta Selatan: PT Mizan Publika, 2010. 

Fatih, Moh Khoirul. “Dialog Dan Kerukunan Umat Beragama Di Indonesia Dalam 

Pemikiran a. Mukti Ali” (n.d.): 38–60. 

Fletcher, Ricahrd. Relasi Damai Islam & Kristen. Jakarta: PT PUSTAKA ALVABET, 

2002. 

Grobogan, Kantor Kementerian Agama Kabupaten. “Dialog Kerukunan Umat Beragama 

Bentuk Sinergi Toleransi Umat Beragama.” Last modified 2021. 

https://jateng.kemenag.go.id/2021/10/dialog-kerukunan-umat-beragama-bentuk-

sinergi-toleransi-umat-beragama/. 

Hilmy, Masdar. Islam Profetik Substansiasi Nilai-Nilai Agama Dalam Ruang Publik. 

Yogyakarta: PT KANISIUS, 2008. 

Hindu, Bimas. “Membangun Kerukunan Melalui Dialog Kerukunan Intern Umat Hindu.” 

Last modified 2017. https://jateng.kemenag.go.id/2017/05/membangun-kerukunan-

melalui-dialog-kerukunan-intern-umat-hindu/. 

Kaha, Samuel Cornelius. “Dialog Sebagai Kesadaran Relasional Antar Agama: Respons 

Teologis Atas Pudarnya Semangat Toleransi Kristen-Islam Di Indonesia.” Jurnal 

Abdiel: Khazanah Pemikiran Teologi, Pendidikan Agama Kristen dan Musik 

Gereja 4, no. 2 (2020): 132–148. 

Kardinal Yosef Ratzinger. “‘Dominus Iesus’ Tentang Keunikan Dan Keselamatan Bagi 

Semua Umat Manusia Dalam Yesus Kristus Dan Gereja Katolik.” Katolisitas.Org. 

Last modified 2018. Accessed March 15, 2023. 

https://www.katolisitas.org/dominus-iesus/. 

Knitter, Paul F. Satu Bumi Banyak Agama Dialog Multi-Agama Dan Tanggung Jawab 

Global. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2002. 

Kusuma, Wira Hadi. “Dialog Sebagai Kritisisme Beragama” (2010): 1–15. 

https://media.neliti.com/media/publications/288010-dialog-sebagai-kritisisme-

beragama-1fd12a7a.pdf. 

Maarif, Saiful. “Cinta Laura Dan Moderasi Beragama.” Kemenag.Go.Id. 2021. Accessed 

March 2, 2023. https://www.kemenag.go.id/read/cinta-laura-dan-moderasi-

beragama-v5yjp. 

Moses, Paul. Diplomasi Damai Santo Dan Sultan Jejak Perdamaian Dalam Perang Salib 

Yang Tak Banyak Diketahui. jakarta: PT PUSTAKA ALVABET, 2019. 

Navaliasari, Prima and Ola Rongan Wihelmus. “Membangun Kerukunan Antar Umat 

Beragama Di Madiun Melalui Dialog Kehidupan Dalam Terang Nostra Aetate.” 

Jurnal Pendidikan Agama Katolik 11 (2014): 71–82. 



Ricky Setiawan Pabayo; Yohanes Endi; Alphonsus Tjatur Raharso:  
Menelaah Pengertian Dialog demi Mencapai Dialog Kehidupan 

Copyright© 2024; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|542 

Rachman, Tahar. “Dialog Agama.” Angewandte Chemie International Edition, 6(11), 951–

952. (2018): 10–27. 

Risalah, Dian Fath and Muhammad Hafil. “Aduan Kekerasan Dalam Kebebasan Beragama 

Meningkat.” Republika.Co.Id. Last modified 2020. Accessed March 2, 2023. 

https://khazanah.republika.co.id/berita/qjee8q430/aduan-kekerasan-dalam-

kebebasan-beragama-meningkat. 

Riyanto, Armada. Dialog Agama Dalam Pandangan Gereja Katolik. Yogyakarta: PT 

KANISIUS, 1995. 

Rochmanudin. “Kasus Intoleransi Dan Kekerasan Beragama Sepanjang 2018.” IDN Times. 

Last modified 2018. https://www.idntimes.com/news/indonesia/rochmanudin-

wijaya/linimasa-kasus-intoleransi-dan-kekerasan-beragama-sepanjang-2?page=all. 

Rumahuru, Yance Zadrak. “Mengembangkan Dialog Untuk Penguatan Misi Agama Yang 

Transformatif.” KENOSIS: Jurnal Kajian Teologi 2, no. 1 (2018): 23–35. 

Schumann, Olah H. Dialog Antarumat Beragama Membuka Babak Baru Dalam Hubungan 

Antarumat Beragama. Jakarta: PT BPK Gunung Mulia, 2008. 

Sudrajat, Ajat. “Konflik Dan Kerjasama Islam Danbarat ( Kasus Perang Salib 1095-1291  

M )” (2002).  

http://staffnew.uny.ac.id/upload/131862252/penelitian/Konflik+dan+Kerjasama+Islam+da

n+Barat+-+Kasus+Perang+Salib.pdf. 

Sukendar, Yohanes. “Pelaksanaan Dialog Kehidupan Oleh Umat Katolik Dengan Umat 

Muslim Di Paroki Maria Diangkat Ke Surga Malang.” SAPA - Jurnal Kateketik dan 

Pastoral 3, no. 2 (2018): 57–69. 

Supanji, Tratama Helmi. “Toleransi Antar-Umat Beragama Kunci Kemajuan Bangsa.” 

Kemenko PMK. Last modified 2021. https://www.kemenkopmk.go.id/menko-pmk-

toleransi-antar-umat-beragama-kunci-kemajuan-bangsa. 

Tuwo, Christian Andre. “Belajar Dari Santo Fransiskus Asisi Dan Sultan Malik Al-Kamil.” 

Qureta. Last modified 2017. Accessed January 21, 2023.  

https://www.qureta.com/post/belajar-dari-santo-fransiskus-assisi-dan-sultan-malik-al-

kamil-2. 

Yohanes Paulus II. “Redemtoris Missio (Tugas Perutusan Sang Penebus).” Seri Dokumen 

Gerejawi No. 14, no. 14 (1990). 

Zarkasi, Ahmad, Idrus Ruslan, Agustam, Syafrimen Syafril, and Azhar Jaafar Ramli. 

“Dialog Antar Umat Beragama Dalam Upaya Pencegahan Konflik,” no. iii (2018): 

1–10. https://osf.io/frvdw/download/?format=pdf. 

 

 

 

 


