Jurnal teologGl BeRrIta hidup

Vol 3, No 1, September 2020; 1-15
ISSN 2654-5691 (online); 2656-4904 (print)
Available at: e-journal sttberitahidup.ac.id/index.php/jbh

Tinjauan Historis Teologis Tentang Baptisan Pada Masa
Intertestamental

Wahyu Wahono Adil Kuswantoro
Sekolah Tingi Teologi Berita Hidup
wahyuwahonob@gmail.com

Abstract

Christian baptism is rooted in the scriptures of ancient Israel and various practices that
emerged during the intertestamental period. In various ways, water was used in ancient
times to purify people or objects, either to improve the state of uncleanness or to prepare for
relations with the sacred. In understanding developments in the intertestamental period it is
necessary to begin with an overview of the law and practice in the Old Testament period.
Baptism in the Old Testament is washing with water and redemption using blood. Some
important meanings of baptism in the Old Testament such as washing with water, cleansing
of sins and redemption with blood. The washing laws remain in force during the
intertestamental. Archaeological excavations over the past forty years have revealed and
identified several public and private embankment pools called migva’ot (singular: migveh).
During the intertestamental period, several laws relating to laundering were expanded and
given new applications. One important feature is the emergence of a close relationship
between washing and repentance. The act of washing, often involving full immersion, is not
only associated with repentance but also with national renewal and restoration. The data
collection method in this paper is literature study. Literature study is the first step in data
collection which is directed at finding data and information through documents that can
support the writing process.

Keywords: baptism, old covenant, intertestamental period, repentance

Abstrak

Baptisan Kristen berakar pada tulisan suci pada zaman Israel kuno dan berbagai praktik yang
muncul pada periode intertestamental. Di berbagai cara, air digunakan pada zaman kuno
untuk memurnikan orang atau benda, baik untuk memperbaiki keadaan kenajisan atau untuk
mempersiapkan hubungan dengan yang sakral. Dalam memahami perkembangan pada
periode intertestamental itu perlu dimulai dengan ikhtisar hukum dan praktik dalam periode
Perjanjian Lama. Baptisan dalam Perjanjian Lama merupakan pembasuhan dengan air dan
penebusan dengan menggunakan darah. Beberapa pengertian penting baptisan dalam
Perjanjian Lama seperti pembasuhan dengan air, penghapusan akan dosa serta penebusan
dengan darah. Hukum pencucian tetap berlaku selama intertestamental. Penggalian
arkeologis selama empat puluh tahun terakhir ini mengungkap dan mengidentifikasi
beberapa kolam pembenaman publik dan pribadi yang disebut miqva’ot (tunggal: miqveh).
Selama periode intertestamental, beberapa undang-undang terkait pencucian adalah
diperluas dan diberikan penerapan baru. Salah satu fitur penting adalah munculnya
hubungan yang erat antara pencucian dan pertobatan. Tindakan pencucian, sering kali
melibatkan pencelupan penuh, tidak hanya dikaitkan dengan pertobatan tetapi juga dengan
pembaruan dan pemulihan nasional. Metode dalam makalah ini adalah studi pustaka, yang

Copyright© 2020; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print) |1



Wahyu Wahono Adil Kuswantoro: Tinjauan Historis Teologis Tentang Baptisan Pada Masa Intertestamental

diarahkan kepada pencarian data dan informasi melalui dokumen-dokumen yang dapat
mendukung dalam proses penulisan.

Kata-kata kunci: baptisan, perjanjian lama, masa intertestamental, pertobatan

PENDAHULUAN

Baptisan adalah ekspresi dari iman seseorang kepada Yesus Kristus. Keselamatan di
dalam Yesus adalah melalui anugerah dengan iman di dalam Yesus (Ef. 2: 8-9). Namun,
Yesus memerintahkan semua orang Kristen untuk dibaptis ketika mereka percaya (Mat. 28:
19-20). Alkitab mencatat Yesus sendiri dibaptis oleh Yohanes Pembaptis pada awal
pelayanan-Nya (Mat. 3: 13-17). Para rasul dibaptis dan juga membaptis orang lain yang
percaya. Namun sebelumnya, Yohanes Pembaptis sudah memiliki pelayanan yang
memanggil orang-orang Yahudi untuk bertobat dan memasukkan baptisan sebagai tanda
pertobatan: "Yohanes muncul, membaptis di padang belantara dan menyatakan baptisan
pertobatan untuk pengampunan dosa. Dan seluruh negeri Yudea dan seluruh Yerusalem
pergi kepadanya dan dibaptis olehnya di sungai Y ordan, mengakui dosa-dosa mereka" (Mrk.
1: 4-5). Baptisan Yohanes lebih merupakan pertobatan daripada keselamatan.

Sebelum Yohanes Pembaptis, baptisan sudah ada dalam budaya Yahudi. Beberapa
percaya bahwa hal itu dikaitkan dengan pembersihan para imam dengan air sebelum
melakukan tugas-tugas imamat mereka (Imamat 16: 4). Imamat 16: 23-24 mencatat, "Harun
akan datang ke Kemah Pertemuan dan menanggalkan pakaian linen yang dikenakannya
ketika ia pergi ke tempat kudus dan meninggalkannya di sana. Ia harus membasuh tubuhnya
dengan air. di tempat suci dan mengenakan pakaiannya dan keluar."

Terlepas dari apakah ini adalah asal mula baptisan, sejarah Yahudi menunjukkan
bahwa upacara pembersihan orang Yahudi yang menyerupai baptisan jelas ada selama
periode intertestamental sebelum Yohanes Pembaptis. Pelayanannya kemungkinan
menggunakan praktik yang ada ini sebagai metode untuk memanggil masyarakat umum
untuk bertobat sebelum pelayanan Kristus.

Setelah pelayanan Kristus, orang-orang percaya mula-mula dibaptis setelah mengaku
beriman kepada Yesus. Pada hari gereja dimulai pada Hari Pentakosta di Yerusalem, kita
diberitahu, "Maka mereka yang menerima firman-Nya dibaptis, dan pada hari itu
ditambahkan kira-kira tiga ribu jiwa" (Kisah Para Rasul 2:41). Pembaptisan terkenal lainnya

termasuk sida-sida Etiopia (Kis. 8: 26-40) dan baptisan Paulus (Kis. 9:18).



Jurnal Teologr Beritg Hidup, Vol 3 No 1, September 2020

Hari ini diharapkan bahwa orang-orang yang percaya dibaptis: "Karena itu pergilah,
jadikanlah semua bangsa murid-Ku, baptislah mereka dalam nama Bapa dan Anak dan Roh
Kudus" (Matius 28:19). Dengan melakukan itu, orang Kristen secara terbuka menyatakan
kesetiaan kepada Yesus dan bergaul dengan orang Kristen lainnya. Meskipun ada banyak
pertanyaan lain hari ini tentang bagaimana dan kapan baptisan dilakukan, Alkitab jelas
menekankan mengenai pentingnya baptisan bagi mereka yang mengikuti Yesus Kristus.

Penelitian ini dilakukan untuk menemukan bagaimana proses baptisan air yang
dilakukan orang-orang Israel pada masa Intertestamental, yaitu sesudah Perjanjian Lama
hingga sebelum Yohanes Pembaptis tampil, dan bagaimana hubungan pembaptisan tersebut

secara teologis dengan yang dilakukan oleh gereja.

METODE

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah studi pustaka, dengan pencarian
data maupun informasi melalui dokumen-dokumen yang dapat mendukung dalam proses
penulisan. Data-data kepustakaan yang telah dipilih, disajikan dan dianalisis, dengan

mengaitkannya secara ritual dan teologis dengan baptisan yang dilakukan oleh gereja.

PEMBAHASAN

Sebelum masuk dalam penjelasan baptisan masa intertestamental, terlebih dahulu
akan dijelaskan mengenai baptisan Yohanes sebagai pendahuluan karena adanya
kerterkaitan. Pekerjaan yang dilakukan oleh Yohanes Pembaptis berdasarkan Injil Yohanes
5:33 dan Lukas 3:6 adalah saksi tentang kebenaran. Pemberitaan dan nasihatnya
membalikkan hati banyak orang datang kepada Tuhan serta mempersiapkan jalan untuk
kedatangan Yesus.! Meskipun Yohanes menyangkal dirinya sebagai elia yaitu nabi yang
ditunggu-tunggu oleh orang Yahudi. Menurut Yesus, sesungguhnya Yohanes lebih dari nabi
karena ia diutus untuk menyelesaikan misi unik yang belum pernah ada sebelumnya.
Yohanes mengajak banyak orang untuk datang kepadanya dan dibaptis termasuk orang

Saduki dan orang Farisi.?

! Ayub Sugiharto, “Pengharapan Mesias pada Masa Intertestamental”, Angelion: Jurnal Teologi dan
Pendidikan Kristen 1, no. 1 (Juni 2020): 66-82.
2Webb, R. L., John the Baptizer and Prophet: A Socio-Historical Study (Sheffield: JSOT Press, 1991).

Copyright© 2018; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 | 3



Wahyu Wahono Adil Kuswantoro: Tinjauan Historis Teologis Tentang Baptisan Pada Masa Intertestamental

Baptisan pada Masa Intertestamental

Baptisan Kristen berakar pada ritus kemurnian yang ditentukan tulisan suci pada
zaman Israel kuno dan berbagai praktik yang muncul pada periode intertestamental.® Di
berbagai cara, air digunakan pada zaman kuno untuk memurnikan orang atau benda, baik
untuk memperbaiki keadaan kenajisan atau untuk mempersiapkan hubungan dengan yang
sakral. Untuk memahami perkembangan dalam periode intertestamental itu perlu dimulai

dengan ikhtisar hukum dan praktik dalam periode Perjanjian Lama.

Pencelupan dan Pencucian dalam Sejarah dan Kitab Suci Israel

Tujuan Allah memilih adalah agar umat pilihanNya menjadi bangsa yang kudus
(Keluaran 19:6). Salah satu hal yang diperhatikan Tuhan dengan sangat adalah mengenai
ketahiran umatNya. Dalam Imamat, topik mengenai ketahiran mendominasi isi kitab
tersebut.

Tuntutan ketahiran ini berlaku mulai dari tempat kudus sampai dalam kehidupan
sehari-hari bangsa Israel. Allah menetapkan peraturan serta hukum secara khusus dalam
membedakan binatang, ikan, burung, dan serangga yang haram dan tidak haram (Imamat
11). Binatang yang tidak haram boleh dimakan. Sseseorang akan menjadi najis apabila
menyentuh bangkai binatang haram maupun yang tidak haram. Hal-hal lain yang dapat
menyebabkan kenajisan yaitu: melahirkan anak (Imamat 12), penyakit kulit (Imamat 13:14),
tanda kusta (Imamat 14) serta lelehan dari tubuh (Imamat 15).

Tujuan memelihara ketahiran bangsa Israel adalah pertama,memelihara ketahiran
untuk memastikan kekudusan Kemah Suci dan keselamatan umatNya serta yang kedua,
hukum tentang ketahiran bersama dengan hukuman moral yang diberikan Tuhan yang
memisahkan umat pilihan dari bangsa lain dan dikhususkan menjadi kudus bagi Tuhan.

Hukum Taurat menentukan metode pentahiran dengan rinci. Membasuh dengan air
yang diikuti dengan persembahan korban bakaran merupakan ciri khas dalam upacara
pentahiran. Orang yang pulang dari perang juga harus membasuh pakaiannya pada hari
ketujuh agar menjadi tahir. Segala benda yang tahan api harus dibakar dan disucikan dengan
air, benda lainnya cukup dibasuh air (Bilangan 31:21-24). Orang yang memyentuh segala
sesuatu yang najis, tidak diperkenankan makan persembahan yang kudus, kecuali jika dia
membasuh dirinya dengan air. Setelah matahari terbenam, ia menjadi tahir dan barulah boleh

memakan persembahan kudus (Imamat 22:4-7)

3 Porter, S. E. and A. R. Cross (eds.), Baptism, the New Testament and the Church: Historical and
Contemporary Studies in Honour of R. E. O. White (Sheffield: Sheffield Academic Press, 1999).



Jurnal Teologr Beritg Hidup, Vol 3 No 1, September 2020

Membasuh dengan air juga bertujuan sebagai persiapan mendekatkan diri ke hadirat
Allah. Tuhan memerintahkan Musa mendirikan Kemah Pertemuan dan menguduskan Harun
serta anak-anaknya. Setelah itu, Musa mengenakan mereka pakaian imam,
mempersembahkan korban bakaran bagi mereka serta melakukan upacara (Imamat 8: 6-30).
Menguduskan suku Lewi melalui penyucian dengan air merupakan langkah pertama
pentahiran. Tuhan memberitahukan kepada Musa untuk memercikkan air penyucian dan
meminta mereka mencukur tubuhnya dan mencuci pakaian mereka agar tahir (Bilangan 8:5-
7).

Tuhan menetapkan pembasuhan pada saat tertentu saat imam melakukan upacara.
Imam yang menyembelih lembu betina merah untuk pentahiran harus membasuh pakaiannya
dan membasuh tubuhnya dengan air setelah membakar lembu tersebut (Bilangan 19:7).
Orang yang mengumpulkan abu lembu dan orang yang menyiram air penyucian pada mereka
yang najis harus membasuh pakaian mereka. Saat mempersembahkan korban penghapus
dosa, apabila darah korban sembelihan terpercik pada pakaian maka pakaian itu harus dicuci
di tempat kudus (Imamat 6:27)

Pembasuhan saat ibadah dan pelayanan di Bait Suci memiliki konsep pembasuhan
secara batin dan rohani, seperti dalam kitab-kitab hikmat dan kitab-kitab para nabi. Rujukan
mengenai pembasuhan bersifat kiasan dan dilatarbelakangi pembasuhan fisik dalam hukum
Taurat.

Dalam persiapan untuk bertemu Allah di Gunung Sinai, orang-orang Israel
diperintahkan untuk menguduskan diri dan “mencuci pakaian mereka” (Kel 19:10; lih.
19:14). Sebagai bagian dari pengudusan untuk keimamatan, Harun beserta putra-putranya
harus dicuci dengan air (Kel. 29: 4), yang harus diulang ketika mereka mendekati tabernakel
yang baru dibangun (Kel. 40:12, 31). Sama halnya dengan pergi masuk dan keluar dari
tabernakel dan menangani barang-barang sakral yang perlu dicuci (Kel 30: 19-21; Im 11:25,
25, 28, 40). Untuk menyucikan diri, orang-orang Lewi dituntut untuk mencuci pakaian
mereka, membersihkan diri mereka sendiri, dan ditaburi dengan “air penyucian ”(Bil 8: 7).
Mereka yang memercikkan air untuk kenajisan diharuskan untuk mencuci pakaian mereka
(Bil 19:21; 31: 23-24). Orang yang melepaskan kambing hitam diminta untuk mencuci
pakaian dan mandi (Im 16:26). Demikian juga orang yang membakar kurban diminta untuk
mencuci pakaiannya dan mandi (Im 16:28; Bil 19: 7-10; 2 Taw 4: 6).

Pencucian sering diperlukan dalam hal-hal yang melibatkan ketidakmurnian atau
kenajisan. Sebagai contohnya, orang yang diduga menderita kusta yang dinyatakan bersih

diharuskan untuk mencuci pakaian (Im 13: 6, 34; 14: 8-9); demikian juga mereka yang telah

Copyright© 2018; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 | 5



Wahyu Wahono Adil Kuswantoro: Tinjauan Historis Teologis Tentang Baptisan Pada Masa Intertestamental

melakukan kontak dengannya atau rumahnya (Im 14:47). Orang-orang yang telah keluar
rumah harus mencuci pakaian mereka; demikian juga mereka yang melakukan kontak
dengan orang-orang seperti itu (Im 15). Siapa pun yang makan sesuatu yang najis diperlukan
untuk mencuci pakaian dan mandi (Im 17:15). Siapa pun yang bersentuhan dengan mayat
adalah najis dan selama tujuh hari diharuskan untuk dimurnikan dengan air (Bil 19: 11-19).4

Meskipun tidak ada konotasi kultus yang jelas dalam kisah penyembuhan Naaman,
komandan Syria (2Raj.5: 8—14), besar kemungkinan pembaca Yahudi memahami perintah
Elisa bahwa pria itu mencuci dirinya di Sungai Yordan, agar dibersihkan dari kusta, sesuai
dengan hukum Musa mengenai pemurnian. Hukum pencucian dan pembersihan sering
digunakan sebagai metafora. Pemazmur mengajukan petisi kepada Allah agar ia dapat
disucikan dan dibersihkan dari dosa (Mzm 51: 2,7). Demikian pula, seorang Yesaya yang
marah memerintahkan Israel untuk mencuci diri dan membuat diri mereka bersih (Yes 1:16).
Tetapi nabi tahu bahwa hanya Tuhan yang akan mampu menghapus dosa Israel (4: 4).

Ungkapan-ungkapan ini digemakan dalam Yeremia (2:22; 4:14) dan Yehezkiel (16: 4, 9).3

Pencelupan dan Pencucian di Periode Intertestamental

Hukum pencucian tetap berlaku selama intertestamental. Kita mendengar mereka
bergema dalam literatur yang ditulis dan diedarkan kali ini. Misalnya, patriark Levi
menginstruksikan putra-putranya, yang akan berfungsi sebagai para imam: “sebelum masuk
ke tempat suci, mandi; dan ketika kamu menawarkan pengorbanan, mencuci; dan lagi, ketika
kamu menyelesaikan pengorbanan, basuhlah ”(T. Imamat 9:11). Instruksi ini diperluas
dalam karya pseudepigraphal terkait, Retribusi Ordonansi (lih. 19, 26, 53) dan Doa Levi (lih.
1-2).

Menurut pseudepigraphal Surat Aristoteles, orang-orang Yahudi mencuci tangan
sebelum doa untuk menandakan kemurnian mereka, bahwa mereka tidak melakukan
kejahatan (Aristea 305-306). Kaum Eseni, menurut Yosefus, mandi dan berdoa sebelum
mengambil makanan (Perang Yahudi 2.129-31; lih. 4Q514 frag. 1, col. i, baris 9-10).

Ketika Tobit yang saleh kembali ke rumah, setelah mengubur seorang Yahudi di
pengasingan yang mana mayatnya telah dilemparkan ke alun-alun pasar, ia mencuci dan
kemudian makan (Tob 2: 4-5). Meskipun teks tidak menentukan, kemungkinan besar Tobit

membenamkan dirinya dan mungkin bahkan mencuci pakaiannya, sesuai dengan hukum

4 Hartman, L., “Baptism,” in D. N. Freedman et al. (eds.), The Anchor Bible Dictionary, 6 vols. (New
York: Doubleday, 1992), 1: 583-594.

5 Lichtenberger, H., “Baths and Baptism,” in L. H. Schiffman and J. C. VanderKam (eds.),
Encyclopedia of the Dead Sea Scrolls, 2 vols. (Oxford: Oxford University Press, 2000), 1:85-89.



Jurnal Teologr Beritg Hidup, Vol 3 No 1, September 2020

Musa yang berkaitan dengan pengotoran mayat. Menulis pada waktu yang hampir
bersamaan dengan komposisi buku Tobit, orang bijak Jesus ben Sira berbicara tentang orang
yang mandi, atau membenamkan diri (Yunani: baptizomenos) setelah menyentuh mayat (Sir
34:30). ¢

Kemudian dalam kisah Tobit putranya Tobias mencuci dirinya di Sungai Tigris
dalam persiapan untuk makan makanannya (Tob 6: 3). Ini adalah pengesahan sangat awal
dari tradisi yang mengharuskan mencuci tangan sebelum makan, pengesahan lebih awal
ditemukan dalam praktek kaum Eseni (disebutkan di atas). Mencuci sebelum makan adalah
diandaikan dalam perselisihan Yesus dengan otoritas agama (lih. 7: 3, "itu Orang-orang
Farisi, dan semua orang Yahudi, tidak makan kecuali mereka mencuci tangan mereka
dengan saksama, dengan demikian mengamati tradisi para penatua”) dan kemudian
dikodifikasikan dalam Tosefta (c. AD 300), ringkasan putusan hukum yang melengkapi
Mishna (lih. T Berakot 4.8, di mana mereka yang berbaring di meja diberi air untuk mencuci
tangan mereka sebelum memakannya).

Pahlawan perempuan yang saleh, Yudit, yang menghabiskan waktu bersama
komandan orang bukan Yahudi Holofernes, “keluar setiap malam ke jurang Baityloua dan
menenggelamkan dirinya [bahasa Yunani: ebaptizeto] di sumber mata air ”(Hak 12: 7,
sedikit dimodifikasi). Jelas dia melakukan ini untuk menghilangkan segala ketidakmurnian
dimana dia telah melakukan perjanjian di perkumpulan dari Holofernes.

Ada beberapa elaborasi yang luar biasa pada cerita dan tradisi yang lebih tua. Para
malaikat mengumpulkan tubuh Adam "dan membawanya ke danau Akhoria, dan
membasuhnya tiga kali, di hadirat Allah "(Ap. Musa 37: 3), mungkin untuk pemurnian. Lewi
yang sekarat menceritakan kepada putranya visi dimana tujuh pria (malaikat)
mempersiapkannya dan berpakaian untuk imamat, termasuk, antara lain, membasuhnya
dengan air murni (T. Im 8: 1-6). Pada tradisi yang sangat menarik kita diberitahu bahwa para
malaikat yang menguburkan mayat Musa tidak diharuskan untuk mencuci diri (bertentangan
dengan hukum pengotoran mayat), untuk tubuh Musa adalah suci dan dengan demikian tidak
membawa ketidakmurnian (Asumsi Musa frag 7). Dalam tradisi novel lain, Raja Salomo

diperintahkan untuk mencuci tangannya dan kemudian duduk di singgasananya (T. Sol. 13:

® Hengel, M., The Atonement: The Origins of the Doctrine in the New Testament (London: SCM Press,
1981).

Copyright© 2018; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 | 7



Wahyu Wahono Adil Kuswantoro: Tinjauan Historis Teologis Tentang Baptisan Pada Masa Intertestamental

2). Cuci tangannya tidak diragukan lagi berhubungan dengan hukum kemurnian Yahudi,
tetapi dalam konteks Perjanjian Salomo sihir mungkin terlibat.”

Menurut Orakel Sibylline, orang benar “mengangkat lengan suci ke arah surga ...
selalu menguduskan daging mereka dengan air ”’(Sib. Atau. 5: 591-593). Adalah sekali lagi
diingatkan tentang kaum Eseni, yang dikatakan bangun pagi-pagi dan berdoa, menghadap
ke matahari, dan kemudian “memandikan tubuh mereka dengan air dingin” (Perang Yahudi
2.129).

Yosefus mengklaim bahwa sebagai seorang pemuda (sekitar 53 M) ia belajar dengan
seorang Bannus, seorang pertapa, mungkin terkait dalam beberapa cara dengan kaum Eseni.
Bannus mengenakan pakaian sederhana, memakan makanan yang disediakan padang gurun
(lih. Mar 1: 4-6, di mana Yohanes Pembaptis, juga di hutan belantara, ditopang oleh
makanan belalang dan madu liar), dan sering mencuci, untuk pemurnian, "dengan air yang
dingin, siang dan malam" (Josephus, Life 11). Deskripsi ini mungkin pandangan yang
dimiliki pembaca Romawi, yang dihargai mandi harian, termasuk mandi air dingin.
Memang, filsuf Nigrinus meminta murid-muridnya, untuk “menguatkan mereka” (Lucian,
Nigrinus 27), sebuah fitur yang mungkin ada dalam benak Yosefus ketika dia
menggambarkan pelatihan jumlah besar di bawah Bannus. 8

Orang-orang Qumran (yang komunitasnya didirikan sekitar 100 SM), yang oleh
sebagian besar adalah kaum Eseni yang disebutkan oleh Yosefus dan penulis lain dari zaman
kuno, menekankan pentingnya mandi untuk pemurnian. Beberapa praktik mereka
mencerminkan pemahaman diri seorang imam. Mereka yang telah menjadi najis adalah
untuk “mandi dan mencuci dalam air dan mereka akan bersih. Setelah itu mereka mungkin
makan roti mereka menurut kemurnian ”(4Q514 frag. 1, col. i, lines 9-10). Itu Temple Scroll
(11Q19-20) menggambarkan aturan panjang lebar, terkadang rumit, berkaitan dengan ritual
mandi (beberapa kali, selama beberapa hari, sampai matahari terbenam). Kesucian bait suci
dan kota Yerusalem secara khusus ditekankan (11Q19 cols 45-47), sebagai sejumlah hukum
kemurnian (11Q19 cols. 49-51). Beberapa hukum dan praktik pencucian dan pencelupan
dalam gulungan berbeda dengan Qumran; yang lain tampaknya telah menjadi bagian dari
praktik umum yang muncul, sebagaimana dibuktikan dalam praktik sumber lainnya,

termasuk literatur rabi awal.

7 Porter, S. E. and A. R. Cross (eds.), Baptism, the New Testament and the Church: Historical and
Contemporary Studies in Honour of R. E. O. White (Sheffield: Sheffield Academic Press, 1999).
8 Cullmann, O., Baptism in the New Testament (London: SCM Press, 1950).



Jurnal Teologr Beritg Hidup, Vol 3 No 1, September 2020

Arkeologi dari Ritual Perendaman

Meskipun "air hidup" (mis. Alami, air yang mengalir) sering disukai (lih. Im 15:13),
itu praktis bagi kebanyakan orang Yahudi untuk membenamkan diri dalam kolam yang
dirancang untuk tujuan ini. Penggalian arkeologis selama empat puluh tahun terakhir ini
mengungkap dan mengidentifikasi beberapa kolam pembenaman publik dan pribadi yang
disebut miqva’ot (tunggal: miqveh). *

Kolam imersi paling terkenal di Yerusalem ditemukan di sekitar gunung kuil.
Beberapa kolam ini memiliki langkah-langkah yang terbagi lebar, untuk memisahkan yang
tidak murni yang turun dari yang murni yang naik. Bahwa ini adalah niat pembagi
dikonfirmasi oleh cerita apokrif, disimpan dalam Fragmen Yunani kecil, di mana seorang
imam yang marah berkata kepada Yesus di daerah kuil: “Aku bersih, karena aku mandi di
kolam Daud, dan turun satu set langkah saya naik oleh yang lain. Dan saya mengenakan
pakaian putih dan bersih, dan kemudian saya datang dan melihat bejana-bejana kudus ini
”(P. Oxy. 840 2.5-6). Arkeolog adalah tidak pasti kolam imersi mana yang merupakan
"kolam Daud" ("Kolam Raja"? Lih. Neh 2:14), atau bahkan jika itu sebenarnya telah
ditemukan dalam penggalian yang sedang berlangsung di bagian selatan dan barat di luar
candi terpasang sendiri.

Kolam-kolam lain, mungkin digunakan untuk pencelupan (dan para sarjana
memperdebatkan ini), telah ditemukan di Yerusalem tua. Ini termasuk kumpulan Siloam
(lihat Yohanes 9: 7), yang situs sebenarnya baru saja dikonfirmasi, dan mungkin kolam dekat
Gerbang Domba (lihat Yohanes 5: 2). Sejumlah kumpulan disebutkan dalam literatur
Perjanjian Lama (mis. 2 Raj 18:17; Neh 2:14; 3: 15-16; Yes 7: 3; 22: 9, 11), meskipun ada
dari mereka digunakan untuk ritual pencelupan dalam periode waktu ini tidak diketahui.
Seorang misterius abad pertama AD Copper Scroll menggambarkan harta karun “di ujung
saluran air, enam hasta di sebelah utara kolam imersi (3Q15 1: 11-12). Paling penafsir
percaya bahwa kolam ini berada di sekitar Yerusalem, tepatnya dimana tidak ada yang tahu.

Sebanyak tujuh hingga sembilan sinagoge yang bertanggal sebelum 70 Masehi
diidentifikasi. Penggalian arkeologis telah menemukan miqva’ot di samping atau di dekat
dengan lima sinagog ini (Gamla, Herodium, Jericho, Magdala, dan Modi'in). Sinagog yang
ditemukan setelah 70 M juga memiliki miqva’ot di dalam atau di jarak dekat. Di tingkat
yang lebih rendah (atau ruang bawah tanah) dari beberapa rumah pribadi, di Sepphoris dan

tempat lain, miqva’ot telah ditemukan.

9 Reich, R., “Miqva’ot,” in L. H. Schiffman and J. C. VanderKam (eds.), Encyclopedia of the Dead
Sea Scrolls, 2 vols. (Oxford: Oxford University Press, 2000), 1: 560—563.

Copyright© 2018; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 | 9



Wahyu Wahono Adil Kuswantoro: Tinjauan Historis Teologis Tentang Baptisan Pada Masa Intertestamental

Kehadiran begitu banyak kolam imersi ritual, di tempat-tempat umum dan pribadi,
menunjukkan bahwa orang-orang Yahudi dari zaman kuno mengambil hukum Musa tentang
pemandian dan pencelupan untuk kemurnian dengan sangat serius. Sisa-sisa fisik
menunjukkan praktik itu, setidaknya bagi banyak orang, mengikuti mandat tulisan suci

dengan cermat.

Pencelupan, Pertobatan, dan Pembaruan

Selama periode intertestamental, beberapa undang-undang terkait pencucian adalah
diperluas dan diberikan penerapan baru. Salah satu fitur penting adalah munculnya
hubungan yang erat antara pencucian dan pertobatan. Asosiasi ini terlihat dalam Perkataan
Sibylline, di mana orang fasik diperintahkan untuk bertobat dan “basuhlah dirimu seluruh
tubuh di sungai yang selalu mengalir ”(4: 162-170, di sini 165). Meskipun Oracle 4 telah
dihapus di kemudian hari, sebagian besar berasal dari abad ketiga SM. Itu perintah untuk
mencuci "seluruh tubuh" (bahasa Yunani: holon) tidak mengacu pada ritual, mencuci setiap
hari, tetapi untuk bertobat untuk menghindari penghakiman. Gagasan ini terlihat dalam cerita
Yusuf dan Aseneth. Setelah bertobat dari penyembahan berhala dan kesombongannya,
Aseneth “mencuci wajahnya dengan air murni ”(Jos. Asen. 14:17). Pertobatannya (dan
mencuci, mungkin) memungkinkan Aseneth untuk "memakan roti hidup dan minum cawan
keabadian "(Yos. Asen. 15: 4). 1

Tindakan pencucian, sering kali melibatkan pencelupan penuh, tidak hanya dikaitkan
dengan pertobatan tetapi juga dengan pembaruan dan pemulihan nasional. Kita mungkin
punya dua contoh gerakan abad pertama berdasarkan asosiasi ini. Yang pertama melibatkan
Yohanes, yang dikenal sebagai pembaptis dan yang kedua melibatkan seorang pria bernama
Teudas. Sejarawan dan apologis Yahudi abad pertama, Yosefus, menggambarkan kegiatan
dari keduanya.

Apa yang mendorong Yosefus untuk menyebut Yohanes adalah pendapat yang
tersebar luas di kalangan orang-orang Yahudi bahwa malapetaka yang menyusul Herodes
Antipas di tangan mantan ayah mertuanya, Aretas, raja Nabatea (dan akhirnya berkontribusi
pada pencopotan Antipas dari jabatan Roma) terjadi karena perlakuannya terhadap
Pembaptis. Jelas bahwa Yosefus setuju dengan penilaian ini dan dengan demikian
menggambarkan Yohanes sebagai "Orang baik" yang mendesak orang-orang Yahudi yang
saleh untuk bergabung dengannya dalam baptisan. Apalagi Yosefus tampaknya memiliki

gagasan yang cukup bagus tentang apa arti baptisan Yohanes. Dia mengerti bahwa baptisan

19 Cullmann, O., Baptism in the New Testament (London: SCM Press, 1950).



Jurnal Teologr Beritg Hidup, Vol 3 No 1, September 2020

menandakan pertobatan dan pembersihan jiwa. Baptisan tidak dapat mengampuni “dosa apa
pun yang mungkin telah mereka lakukan.”

Apakah Yosefus tahu lebih banyak tentang khotbah Yohanes dan menekannya, tidak
ada keengganannya untuk membocorkan minat publik Yahudi pada eskatologi dan
mesianisme, sulit dikatakan. Tetapi apa yang dikatakan Yosefus kepada kita memang
melengkapi cara-cara penting potret dalam Injil Perjanjian Baru, terutama ketika dilihat
dalam konteks kegiatan dan janji-janji yang dibuat oleh orang lain pada waktu ini.

Menurut tradisi yang disampaikan oleh Matius dan Lukas (apa yang biasanya
diidentifikasi sebagai sumber Q) Pembaptis memperingatkan orang-orang Yahudi untuk
tidak berprasangka kepada rahmat Allah dengan mengatakan, "Kami memiliki Abraham
sebagai ayah kami." Tidak ada orang Yahudi yang bisa mengatakan ini, John menegaskan,
karena "Allah adalah mampu dari batu-batu ini untuk membesarkan anak-anak kepada
Abraham" (Mat 3: 9; lih. Luk 3: 8). Referensi untuk "batu-batu ini" dalam konteks sungai
Yordan mungkin telah menyinggung kisah Yosua membangun sebuah monumen dua belas
batu ketika kedua belas suku Israel menyeberangi Sungai Yordan untuk memasuki Tanah
Perjanjian. Pada kesempatan ini, Yosua berkata kepada orang-orang: orang tua di masa yang
akan datang, "Apa arti batu-batu ini?" anak-anak tahu, 'Israel melewati Sungai Yordan ini di
tanah kering' ”(Yos 4: 21-22; lih. Ul 27: 4; Yos 4: 2-23). Simbolisme dua belas batu juga
muncul dalam kisah Elia, yang memimpin perjuangan Israel melawan pemakaian dari dewa
asing (lih. 1 Raj 18:31 "Elia mengambil dua belas batu, menurut Jumlah suku anak - anak
Yakub "), yang untuk sementara waktu tinggal di dekat Sungai Yordan (lih. 1Raj 17: 3-5)
dan bahkan membelah perairannya (lih. 2Raj 2: 8), yang memiliki murid Elisa juga
membelah air (lih. 2 Raj 2:14) dan kemudian memerintahkan kapten Siria untuk dibaptis di
Sungai Yordan (lih. 2 Raj 5: 10-14). Ini penting, karena pakaian Yohanes Pembaptis
menyerupai pakaian Elia (Markus 1: 6; lih. 2 Raj 1: 8) dan Yesus sendiri mengidentifikasi
Yohanes sebagai nabi tua yang terkenal (Markus 9:11-13). 11

Tampak jelas bahwa khotbah dan kegiatan Yohanes banyak diinformasikan oleh
simbolisme alkitabiah, terutama simbolisme dari Sungai Yordan dan, melalui kesimpulan,
tradisi kedua belas batu. Pengangkatan dua belas Yesus para murid (lih. Mar 3: 14-19; 6: 7)
memberikan dukungan yang signifikan untuk penafsiran baris ini. Kebanyakan komentator

dengan tepat mengenali bahwa angka dua belas adalah dimaksudkan untuk melambangkan

! Barth, K., The Teaching of the Church Regarding Baptism (London: SCM Press, 1963).

Copyright© 2018; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 | 11



Wahyu Wahono Adil Kuswantoro: Tinjauan Historis Teologis Tentang Baptisan Pada Masa Intertestamental

dua belas suku Israel, menyiratkan bahwa tujuan dari pelayanan Yesus adalah pemulihan
seluruh bangsa. 12

Yang penting di sini adalah bahwa baptisan Yohanes bukan hanya menandakan
pertobatan tetapi juga merupakan bagian dari pelayanan yang tampaknya menyerukan
pembaruan nasional. Baptisan Yohanes, dengan demikian, jauh lebih dari sekadar pencucian
dan penyucian pribadi. Itu harus ditambahkan bahwa menurut Injil Yohanes, para murid
Yesus juga membaptis (Yohanes 3:22; 4: 1-2). Ini menunjukkan bahwa baptisan adalah
bagian dari pelayanan Yesus dari sangat awal dan bukan sesuatu yang ditambahkan setelah
kebangkitan.

Tokoh kenabian lain yang disebutkan dalam Yosefus, selalu sangat negatif, bahasa
prasangka, memiliki tujuan yang serupa dan dalam beberapa kasus digunakan serupa
simbolisme alkitabiah. Salah satu tokoh ini adalah seorang pria bernama Teudas, yang
sekitar tahun 45 M memanggil semua orang yang mengindahkannya untuk bergabung
dengannya di Sungai Yordan. Tentang sosok ini, Yosefus berkata, Sekarang ketika Fadus
menjadi prokurator Yudea, seorang penyamar bernama Teudas membujuk yang lebih besar
bagian dari gerombolan untuk mengambil harta mereka dan mengikutinya ke Sungai
Yordan. Karena dia mengatakan kepada mereka bahwa dia adalah seorang nabi dan bahwa
atas perintahnya ia dapat membagi sungai, memberi mereka jalan yang mudah. Mengatakan
hal-hal ini, dia menipu banyak orang. Fadus, bagaimanapun, tidak mengizinkan mereka
untuk mengambil keuntungan dari kegilaan, tetapi mengirim satu pasukan kuda untuk
melawan mereka, yang jatuh menimpa mereka secara tak terduga yang membunuh banyak
orang dan mengambil banyak hidup. Menangkap Teudas, mereka memotong kepalanya dan
membawanya ke Yerusalem. (Ant. 20.97— 98).

Klaim Teudas untuk dapat memisahkan Sungai Yordan adalah sebuah sindiran yang
tidak salah lagi baik untuk menyeberangi Laut Merah (Kel 14: 21-22) atau, lebih mungkin,
ke menyeberangi Sungai Yordan (Yos. 3: 14-17), bagian dari citra yang berhubungan dengan
Penebusan Israel (lih. Yes 11:15;43:16; 51:10; 63:11). Dalam kedua kasus, itu kemungkinan
Teudas mengklaim sebagai nabi "seperti Musa" (Ul. 18: 15.19; lih. 1 Mak. 4: 45-46; 14:41;
9:27), siapa yang bisa melakukan tanda-tanda seperti orang-orang dari Pengganti asli Musa,
Joshua. Bahwa pengikutnya benar-benar bisa membawa harta mereka di punggung mereka
sangat menunjukkan bahwa mereka tidak memiliki tanah yang miskin, bisa dimengerti putus

asa untuk perubahan sosial dan ekonomi. Kita harus membayangkan itu dimana mereka

12 Taylor, J. E., The Immerser: John the Baptist within Second Temple Judaism (Grand Rapids, MI:
Eerdmans, 1997).



Jurnal Teologr Beritg Hidup, Vol 3 No 1, September 2020

menyeberangi Sungai Yordan ke sisi timur dan menunggu mukjizat yang dijanjikan yang
mana mereka akan menyeberangi sungai Yordan ke arah barat, hanya kali ini tanpa
menggunakan alas kaki.

Diakui, Yosefus tidak mengatakan apa-apa tentang Teudas yang membaptis siapa
pun. Mungkin dia melakukannya, mungkin dia tidak melakukannya. Tetapi penyeberangan
sungai Yordan sepertinya melambangkan semacam baptisan, bahkan seperti halnya bagi
rasul Paulus, dalam suratnya kepada jemaat Korintus disusun kurang dari satu dekade setelah
bencana Theudas. Dalam 1 Korintus 10: 1-2 Paulus menafsirkan lewat laut (menyinggung
Kel 14: 21-25) sebagai baptisan. Analogi ini luar biasa. Aplikasi untuk baptisan Kristen
adalah cukup jelas, tetapi apa yang mengakomodasi analogi adalah jenis pemikiran yang
terlihat pada orang-orang seperti Yohanes, Yesus, dan Theudas, yang berkumpul di Sungai
Yordan dan memproklamirkan pembaruan pribadi dan / atau nasional dengan satu atau lain
cara. 13

Penyeberangan sungai Yordan dan / atau tindakan pembaptisan eksplisit di sungai
Yordan melambangkan pembaruan nasional. Bagi Paulus, pembaruan nasional ini telah
diubah masuk ke dalam gereja, umat Allah yang baru. Pencucian dan pembilasan yang
merupakan bagian dari ritual pemurnian yang dinyatakan dalam Hukum Musa telah
berkembang menjadi gagasan pemurnian eskatologis dan nasional, yang pada gilirannya

dipahami sebagaimana diperlukan untuk pemulihan nasional.

Baptisan setelah Paskah

Ketika Yesus yang bangkit memerintahkan para rasulnya untuk “memuridkan semua
bangsa, membaptis mereka dalam nama Bapa dan Putra dan Roh Kudus ” (Mat 28:19), tanah
sudah diletakkan. Dalam arti Amanat Agung berisi sedikit yang baru. Semua yang baru
adalah fokus sempit dari baptisan. Fokusnya bukan hanya pertobatan dan pembaruan, itu
salah satu dari ketaatan pada Ketuhanan dan otoritas Kristus yang bangkit. Untuk dibaptis
dalam namanya menjadi bagian dari tubuhnya, gereja.

Para rasul Yesus dengan cepat mempraktikkan perintahnya. Pada hari Pentakosta
Peter mendesak mereka yang ada di Yerusalem, “Bertobatlah, dan baptislah semuanya kamu
dalam nama Yesus Kristus supaya dosa-dosamu diampuni ”’(Kisah Para Rasul 2:38). Sekitar
tiga ribu orang bertobat dan dibaptis (Kisah Para Rasul 2:41). Melalui kotbah Philip
sejumlah orang Samaria percaya Injil dan dibaptis (Kisah Para Rasul 8: 12-13). Ketika

13 Evans, C. A., “Josephus on John the Baptist and Other Jewish Prophets of Deliverance,” in D.
C.Allison, Jr., J. D. Crossan, and A. J. Levine (eds.), The Historical Jesus in Context (Princeton, NJ:Princeton
University Press, 2006), 55-63.

Copyright© 2018; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 |13



Wahyu Wahono Adil Kuswantoro: Tinjauan Historis Teologis Tentang Baptisan Pada Masa Intertestamental

Philip memberi tahu pejabat Etiopia arti dari Yesaya 53, itu yang terakhir meminta baptisan
(Kis. 8: 36-38). Paulus dibaptis tidak lama setelah pertemuannya dengan Kristus yang
bangkit (Kisah Para Rasul 9:18). Bahkan seorang perwira Romawi dan seisi
rumahtangganya dibaptis (Kisah Para Rasul 10: 47-48).

Pada konsili pertamanya (Kis. 11) gereja muda mengakui bahwa pertobatan dan
baptisan orang Samaria dan bukan Yahudi adalah sah, untuk Roh Kudus di setiap kasus
datang pada orang yang baru bertobat. Dalam mencapai keputusan ini, yang memiliki
konsekuensi besar bagi pertumbuhan dan karakter gereja di masa depan, Petrus ingat kata-
kata Kristus yang bangkit, yang sebenarnya menggemakan khotbah aslinya Yohanes
Pembaptis: “Yohanes membaptis dengan air, tetapi kamu akan dibaptis dengan Roh Kudus

”(Kisah 11:16; lih. Kis 1: 5; Mat 3:11; Markus 1: 8; Lukas 3:17).14

KESIMPULAN

Baptisan pada masa intertestamental memiliki hubungan dengan beberapa ritual
dalam Perjanjian Lama dan menjadi awal adanya pembaptisan pada masa Perjanjian Baru.
Baptisan mengakar kuat dalam tulisan suci kuno Israel, dan interpretasi yang lebih baru itu
muncul sebagai tanggapan terhadap perubahan dan perkembangan yang terjadi di periode
intertestamental.

Perendaman yang menandakan pertobatan dan pemutusan dengan masa lalu, adalah
perpanjangan logis dari berbagai kemurnian peraturan yang dinyatakan dalam Hukum Musa.
Perendaman seperti yang dilakukan oleh pengikut Yesus dikaitkan secara khusus dengan
Yesus sebagai Mesias Israel dan Anak Allah, dan bukan hanya untuk bertobat. Asosiasi baru
ini mengubah apa yang telah terjadi dalam pertobatan dan pencelupan, dengan konotasi

eskatologis, ke dalam baptisan khusus yang dilakukan oleh gereja mula-mula.

REFERENSI

Barth, K. The Teaching of the Church Regarding Baptism. London: SCM Press, 1963.

Cullmann, O. Baptism in the New Testament. London: SCM Press, 1950.

Evans, C. A. “Josephus on John the Baptist and Other Jewish Prophets of Deliverance,” in
D. C.Allison, Jr., J. D. Crossan, and A. J. Levine (eds.), The Historical Jesus in
Context. Princeton, NJ: Princeton University Press, 2006: 55-63.

Hartman, L. “Baptism,” in D. N. Freedman et al. (eds.), The Anchor Bible Dictionary, 6 vols.
New York: Doubleday, 1 (1992): 583-594.

Hengel, M. The Atonement: The Origins of the Doctrine in the New Testament. London:
SCM Press, 1981.

4 Vander Zee, L. J. (2004), Christ, Baptism and the Lord’s Supper: Recovering the Sacraments for
Evangelical Worship (Downers Grove, IL: IVP Academic).



Jurnal Teologr Beritg Hidup, Vol 3 No 1, September 2020

Lichtenberger, H. 2000, “Baths and Baptism,” in L. H. Schiffman and J. C. VanderKam
(eds.), Encyclopedia of the Dead Sea Scrolls, 2 vols. Oxford: Oxford University
Press, 1 (2000): 85—-89.

Porter, S. E. and A. R. Cross (eds.). Baptism, the New Testament and the Church: Historical
and Contemporary Studies in Honour of R. E. O. White. Sheffield: Sheffield
Academic Press, 1999.

Porter, S. E. and A. R. Cross (eds.). Dimensions of Baptism: Biblical and Theological
Studies. Sheffield: Sheffield Academic Press, 2002.

Reich, R. “Miqgva’ot,” in L. H. Schiffman and J. C. VanderKam (eds.), Encyclopedia of the
Dead Sea Scrolls, 2 vols. Oxford: Oxford University Press, 1 (2000): 560—563.

Sugiharto, Ayub. “Pengharapan Mesias pada Masa Intertestamental.” Angelion: Jurnal
Teologi dan Pendidikan Kristen 1, no. 1 (Juni 2020): 66-82.

Taylor, J. E. The Immerser: John the Baptist within Second Temple Judaism. Grand Rapids,
MI: Eerdmans, 1997.

True Jesus Church. The Doctrine of Baptism-Doctrinal Series. USA : Department of Literary
Ministry, 2011.

Vander Zee, L. J. Christ, Baptism and the Lord’s Supper: Recovering the Sacraments for
Evangelical Worship. Downers Grove, IL: IVP Academic, 2004.

Webb, R. L. John the Baptizer and Prophet: A Socio-Historical Study. Sheffield: JSOT
Press, 1991.

Copyright© 2018; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 | 15



