
 
Vol 3, No 1, September 2020; 1-15  
ISSN 2654-5691 (online); 2656-4904 (print) 
Available at: e-journal.sttberitahidup.ac.id/index.php/jbh  
 

 

Copyright© 2020; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|1 

Tinjauan Historis Teologis Tentang Baptisan Pada Masa 
Intertestamental 

Wahyu Wahono Adil Kuswantoro 
Sekolah Tingi Teologi Berita Hidup 

wahyuwahono6@gmail.com 
 

 

Abstract 
Christian baptism is rooted in the scriptures of ancient Israel and various practices that 
emerged during the intertestamental period. In various ways, water was used in ancient 
times to purify people or objects, either to improve the state of uncleanness or to prepare for 
relations with the sacred. In understanding developments in the intertestamental period it is 
necessary to begin with an overview of the law and practice in the Old Testament period. 
Baptism in the Old Testament is washing with water and redemption using blood. Some 
important meanings of baptism in the Old Testament such as washing with water, cleansing 
of sins and redemption with blood. The washing laws remain in force during the 
intertestamental. Archaeological excavations over the past forty years have revealed and 
identified several public and private embankment pools called miqva’ot (singular: miqveh). 
During the intertestamental period, several laws relating to laundering were expanded and 
given new applications. One important feature is the emergence of a close relationship 
between washing and repentance. The act of washing, often involving full immersion, is not 
only associated with repentance but also with national renewal and restoration. The data 
collection method in this paper is literature study. Literature study is the first step in data 
collection which is directed at finding data and information through documents that can 
support the writing process. 

Keywords: baptism, old covenant, intertestamental period, repentance 

Abstrak 
Baptisan Kristen berakar pada tulisan suci pada zaman Israel kuno dan berbagai praktik yang 
muncul pada periode intertestamental. Di berbagai cara, air digunakan pada zaman kuno 
untuk memurnikan orang atau benda, baik untuk memperbaiki keadaan kenajisan atau untuk 
mempersiapkan hubungan dengan yang sakral. Dalam memahami perkembangan pada 
periode intertestamental itu perlu dimulai dengan ikhtisar hukum dan praktik dalam periode 
Perjanjian Lama. Baptisan dalam Perjanjian Lama merupakan pembasuhan dengan air dan 
penebusan dengan menggunakan darah. Beberapa pengertian penting baptisan dalam 
Perjanjian Lama seperti pembasuhan dengan air, penghapusan akan dosa serta penebusan 
dengan darah. Hukum pencucian tetap berlaku selama intertestamental. Penggalian 
arkeologis selama empat puluh tahun terakhir ini mengungkap dan mengidentifikasi 
beberapa kolam pembenaman publik dan pribadi yang disebut miqva’ot (tunggal: miqveh). 
Selama periode intertestamental, beberapa undang-undang terkait pencucian adalah 
diperluas dan diberikan penerapan baru. Salah satu fitur penting adalah munculnya 
hubungan yang erat antara pencucian dan pertobatan. Tindakan pencucian, sering kali 
melibatkan pencelupan penuh, tidak hanya dikaitkan dengan pertobatan tetapi juga dengan 
pembaruan dan pemulihan nasional. Metode dalam makalah ini adalah studi pustaka, yang 



Wahyu Wahono Adil Kuswantoro: Tinjauan Historis Teologis Tentang Baptisan Pada Masa Intertestamental 

diarahkan kepada pencarian data dan informasi melalui dokumen-dokumen yang dapat 
mendukung dalam proses penulisan. 

Kata-kata kunci: baptisan, perjanjian lama, masa intertestamental, pertobatan 

 
 

PENDAHULUAN 

Baptisan adalah ekspresi dari iman seseorang kepada Yesus Kristus. Keselamatan di 

dalam Yesus adalah melalui anugerah dengan iman di dalam Yesus (Ef. 2: 8-9). Namun, 

Yesus memerintahkan semua orang Kristen untuk dibaptis ketika mereka percaya (Mat. 28: 

19-20). Alkitab mencatat Yesus sendiri dibaptis oleh Yohanes Pembaptis pada awal 

pelayanan-Nya (Mat. 3: 13-17). Para rasul dibaptis dan juga membaptis orang lain yang 

percaya. Namun sebelumnya, Yohanes Pembaptis sudah memiliki pelayanan yang 

memanggil orang-orang Yahudi untuk bertobat dan memasukkan baptisan sebagai tanda 

pertobatan: "Yohanes muncul, membaptis di padang belantara dan menyatakan baptisan 

pertobatan untuk pengampunan dosa. Dan seluruh negeri Yudea dan seluruh Yerusalem 

pergi kepadanya dan dibaptis olehnya di sungai Yordan, mengakui dosa-dosa mereka" (Mrk. 

1: 4-5). Baptisan Yohanes lebih merupakan pertobatan daripada keselamatan. 

Sebelum Yohanes Pembaptis, baptisan sudah ada dalam budaya Yahudi. Beberapa 

percaya bahwa hal itu dikaitkan dengan pembersihan para imam dengan air sebelum 

melakukan tugas-tugas imamat mereka (Imamat 16: 4). Imamat 16: 23-24 mencatat, "Harun 

akan datang ke Kemah Pertemuan dan menanggalkan pakaian linen yang dikenakannya 

ketika ia pergi ke tempat kudus dan meninggalkannya di sana. Ia harus membasuh tubuhnya 

dengan air. di tempat suci dan mengenakan pakaiannya dan keluar." 

Terlepas dari apakah ini adalah asal mula baptisan, sejarah Yahudi menunjukkan 

bahwa upacara pembersihan orang Yahudi yang menyerupai baptisan jelas ada selama 

periode intertestamental sebelum Yohanes Pembaptis. Pelayanannya kemungkinan 

menggunakan praktik yang ada ini sebagai metode untuk memanggil masyarakat umum 

untuk bertobat sebelum pelayanan Kristus. 

Setelah pelayanan Kristus, orang-orang percaya mula-mula dibaptis setelah mengaku 

beriman kepada Yesus. Pada hari gereja dimulai pada Hari Pentakosta di Yerusalem, kita 

diberitahu, "Maka mereka yang menerima firman-Nya dibaptis, dan pada hari itu 

ditambahkan kira-kira tiga ribu jiwa" (Kisah Para Rasul 2:41). Pembaptisan terkenal lainnya 

termasuk sida-sida Etiopia (Kis. 8: 26-40) dan baptisan Paulus (Kis. 9:18). 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 3, No 1, September 2020 

Copyright© 2018; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691|3 

Hari ini diharapkan bahwa orang-orang yang percaya dibaptis: "Karena itu pergilah, 

jadikanlah semua bangsa murid-Ku, baptislah mereka dalam nama Bapa dan Anak dan Roh 

Kudus" (Matius 28:19). Dengan melakukan itu, orang Kristen secara terbuka menyatakan 

kesetiaan kepada Yesus dan bergaul dengan orang Kristen lainnya. Meskipun ada banyak 

pertanyaan lain hari ini tentang bagaimana dan kapan baptisan dilakukan, Alkitab jelas 

menekankan mengenai pentingnya baptisan bagi mereka yang mengikuti Yesus Kristus. 

Penelitian ini dilakukan untuk menemukan bagaimana proses baptisan air yang 

dilakukan orang-orang Israel pada masa Intertestamental, yaitu sesudah Perjanjian Lama 

hingga sebelum Yohanes Pembaptis tampil, dan bagaimana hubungan pembaptisan tersebut 

secara teologis dengan yang dilakukan oleh gereja.  

METODE  

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah studi pustaka, dengan pencarian 

data maupun informasi melalui dokumen-dokumen yang dapat mendukung dalam proses 

penulisan. Data-data kepustakaan yang telah dipilih, disajikan dan dianalisis, dengan 

mengaitkannya secara ritual dan teologis dengan baptisan yang dilakukan oleh gereja.  

PEMBAHASAN 

Sebelum masuk dalam penjelasan baptisan masa intertestamental, terlebih dahulu 

akan dijelaskan mengenai baptisan Yohanes sebagai pendahuluan karena adanya 

kerterkaitan. Pekerjaan yang dilakukan oleh Yohanes Pembaptis berdasarkan Injil Yohanes 

5:33 dan Lukas 3:6 adalah saksi tentang kebenaran. Pemberitaan dan nasihatnya 

membalikkan hati banyak orang datang kepada Tuhan serta mempersiapkan jalan untuk 

kedatangan Yesus.1 Meskipun Yohanes menyangkal dirinya sebagai elia yaitu nabi yang 

ditunggu-tunggu oleh orang Yahudi. Menurut Yesus, sesungguhnya Yohanes lebih dari nabi 

karena ia diutus untuk menyelesaikan misi unik yang belum pernah ada sebelumnya. 

Yohanes mengajak banyak orang untuk datang kepadanya dan dibaptis termasuk orang 

Saduki dan orang Farisi.2 

 
1 Ayub Sugiharto, “Pengharapan Mesias pada Masa Intertestamental”, Angelion: Jurnal Teologi dan 

Pendidikan Kristen 1, no. 1 (Juni 2020): 66-82. 
2 Webb, R. L., John the Baptizer and Prophet: A Socio-Historical Study (Sheffield: JSOT Press, 1991). 



Wahyu Wahono Adil Kuswantoro: Tinjauan Historis Teologis Tentang Baptisan Pada Masa Intertestamental 

Baptisan pada Masa Intertestamental  

Baptisan Kristen berakar pada ritus kemurnian yang ditentukan tulisan suci pada 

zaman Israel kuno dan berbagai praktik yang muncul pada periode intertestamental.3 Di 

berbagai cara, air digunakan pada zaman kuno untuk memurnikan orang atau benda, baik 

untuk memperbaiki keadaan kenajisan atau untuk mempersiapkan hubungan dengan yang 

sakral. Untuk memahami perkembangan dalam periode intertestamental itu perlu dimulai 

dengan ikhtisar hukum dan praktik dalam periode Perjanjian Lama. 

Pencelupan dan Pencucian dalam Sejarah dan Kitab Suci Israel 

Tujuan Allah memilih adalah agar umat pilihanNya menjadi bangsa yang kudus 

(Keluaran 19:6). Salah satu hal yang diperhatikan Tuhan dengan sangat adalah mengenai 

ketahiran umatNya. Dalam Imamat, topik mengenai ketahiran mendominasi isi kitab 

tersebut. 

Tuntutan ketahiran ini berlaku mulai dari tempat kudus sampai dalam kehidupan 

sehari-hari bangsa Israel. Allah menetapkan peraturan serta hukum secara khusus dalam 

membedakan binatang, ikan, burung, dan serangga yang haram dan tidak haram (Imamat 

11). Binatang yang tidak haram boleh dimakan. Sseseorang akan menjadi najis apabila 

menyentuh bangkai binatang haram maupun yang tidak haram. Hal-hal lain yang dapat 

menyebabkan kenajisan yaitu: melahirkan anak (Imamat 12), penyakit kulit (Imamat 13:14), 

tanda kusta (Imamat 14) serta lelehan dari tubuh (Imamat 15). 

Tujuan memelihara ketahiran bangsa Israel adalah pertama,memelihara ketahiran 

untuk memastikan kekudusan Kemah Suci dan keselamatan umatNya serta yang kedua, 

hukum tentang ketahiran bersama dengan hukuman moral yang diberikan Tuhan yang 

memisahkan umat pilihan dari bangsa lain dan dikhususkan menjadi kudus bagi Tuhan. 

Hukum Taurat menentukan metode pentahiran dengan rinci. Membasuh dengan air 

yang diikuti dengan persembahan korban bakaran merupakan ciri khas dalam upacara 

pentahiran. Orang yang pulang dari perang juga harus membasuh pakaiannya pada hari 

ketujuh agar menjadi tahir. Segala benda yang tahan api harus dibakar dan disucikan dengan 

air, benda lainnya cukup dibasuh air (Bilangan 31:21-24). Orang yang memyentuh segala 

sesuatu yang najis, tidak diperkenankan makan persembahan yang kudus, kecuali jika dia 

membasuh dirinya dengan air. Setelah matahari terbenam, ia menjadi tahir dan barulah boleh 

memakan persembahan kudus (Imamat 22:4-7) 

 
3 Porter, S. E. and A. R. Cross (eds.), Baptism, the New Testament and the Church: Historical and 

Contemporary Studies in Honour of R. E. O. White (Sheffield: Sheffield Academic Press, 1999). 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 3, No 1, September 2020 

Copyright© 2018; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691|5 

Membasuh dengan air juga bertujuan sebagai persiapan mendekatkan diri ke hadirat 

Allah. Tuhan memerintahkan Musa mendirikan Kemah Pertemuan dan menguduskan Harun 

serta anak-anaknya. Setelah itu, Musa mengenakan mereka pakaian imam, 

mempersembahkan korban bakaran bagi mereka serta melakukan upacara (Imamat 8: 6-30). 

Menguduskan suku Lewi melalui penyucian dengan air merupakan langkah pertama 

pentahiran. Tuhan memberitahukan kepada Musa untuk memercikkan air penyucian dan 

meminta mereka mencukur tubuhnya dan mencuci pakaian mereka agar tahir (Bilangan 8:5-

7). 

Tuhan menetapkan pembasuhan pada saat tertentu saat imam melakukan upacara. 

Imam yang menyembelih lembu betina merah untuk pentahiran harus membasuh pakaiannya 

dan membasuh tubuhnya dengan air setelah membakar lembu tersebut (Bilangan 19:7).  

Orang yang mengumpulkan abu lembu dan orang yang menyiram air penyucian pada mereka 

yang najis harus membasuh pakaian mereka. Saat mempersembahkan korban penghapus 

dosa, apabila darah korban sembelihan terpercik pada pakaian maka pakaian itu harus dicuci 

di tempat kudus (Imamat 6:27) 

Pembasuhan saat ibadah dan pelayanan di Bait Suci memiliki konsep pembasuhan 

secara batin dan rohani, seperti dalam kitab-kitab hikmat dan kitab-kitab para nabi. Rujukan 

mengenai pembasuhan bersifat kiasan dan dilatarbelakangi pembasuhan fisik dalam hukum 

Taurat.  

Dalam persiapan untuk bertemu Allah di Gunung Sinai, orang-orang Israel 

diperintahkan untuk menguduskan diri dan “mencuci pakaian mereka” (Kel 19:10; lih. 

19:14). Sebagai bagian dari pengudusan untuk keimamatan, Harun beserta putra-putranya 

harus dicuci dengan air (Kel. 29: 4), yang harus diulang ketika mereka mendekati tabernakel 

yang baru dibangun (Kel. 40:12, 31). Sama halnya dengan pergi masuk dan keluar dari 

tabernakel dan menangani barang-barang sakral yang perlu dicuci (Kel 30: 19–21; Im 11:25, 

25, 28, 40). Untuk menyucikan diri, orang-orang Lewi dituntut untuk mencuci pakaian 

mereka, membersihkan diri mereka sendiri, dan ditaburi dengan “air penyucian ”(Bil 8: 7). 

Mereka yang memercikkan air untuk kenajisan diharuskan untuk mencuci pakaian mereka 

(Bil 19:21; 31: 23-24). Orang yang melepaskan kambing hitam diminta untuk mencuci 

pakaian dan mandi (Im 16:26). Demikian juga orang yang membakar kurban diminta untuk 

mencuci pakaiannya dan mandi (Im 16:28; Bil 19: 7–10; 2 Taw 4: 6).  

Pencucian sering diperlukan dalam hal-hal yang melibatkan ketidakmurnian atau 

kenajisan. Sebagai contohnya, orang yang diduga menderita kusta yang dinyatakan bersih 

diharuskan untuk mencuci pakaian (Im 13: 6, 34; 14: 8–9); demikian juga mereka yang telah 



Wahyu Wahono Adil Kuswantoro: Tinjauan Historis Teologis Tentang Baptisan Pada Masa Intertestamental 

melakukan kontak dengannya atau rumahnya (Im 14:47). Orang-orang yang telah keluar 

rumah harus mencuci pakaian mereka; demikian juga mereka yang melakukan kontak 

dengan orang-orang seperti itu (Im 15). Siapa pun yang makan sesuatu yang najis diperlukan 

untuk mencuci pakaian dan mandi (Im 17:15). Siapa pun yang bersentuhan dengan mayat 

adalah najis dan selama tujuh hari diharuskan untuk dimurnikan dengan air (Bil 19: 11–19).4 

Meskipun tidak ada konotasi kultus yang jelas dalam kisah penyembuhan Naaman, 

komandan Syria (2Raj.5: 8–14), besar kemungkinan pembaca Yahudi memahami perintah 

Elisa bahwa pria itu mencuci dirinya di Sungai Yordan, agar dibersihkan dari kusta, sesuai 

dengan hukum Musa mengenai pemurnian. Hukum pencucian dan pembersihan sering 

digunakan sebagai metafora. Pemazmur mengajukan petisi kepada Allah agar ia dapat 

disucikan dan dibersihkan dari dosa (Mzm 51: 2,7). Demikian pula, seorang Yesaya yang 

marah memerintahkan Israel untuk mencuci diri dan membuat diri mereka bersih (Yes 1:16). 

Tetapi nabi tahu bahwa hanya Tuhan yang akan mampu menghapus dosa Israel (4: 4). 

Ungkapan-ungkapan ini digemakan dalam Yeremia (2:22; 4:14) dan Yehezkiel (16: 4, 9).5 

Pencelupan dan Pencucian di Periode Intertestamental 

Hukum pencucian tetap berlaku selama intertestamental. Kita mendengar mereka 

bergema dalam literatur yang ditulis dan diedarkan kali ini. Misalnya, patriark Levi 

menginstruksikan putra-putranya, yang akan berfungsi sebagai  para imam: “sebelum masuk 

ke tempat suci, mandi; dan ketika kamu menawarkan pengorbanan, mencuci; dan lagi, ketika 

kamu menyelesaikan pengorbanan, basuhlah ”(T. Imamat 9:11). Instruksi ini diperluas 

dalam karya pseudepigraphal terkait, Retribusi Ordonansi (lih. 19, 26, 53) dan Doa Levi (lih. 

1–2).  

Menurut pseudepigraphal Surat Aristoteles, orang-orang Yahudi mencuci tangan 

sebelum doa untuk menandakan kemurnian mereka, bahwa mereka tidak melakukan 

kejahatan (Aristea 305–306). Kaum Eseni, menurut Yosefus, mandi dan berdoa sebelum 

mengambil makanan (Perang Yahudi 2.129–31; lih. 4Q514 frag. 1, col. i, baris 9-10).  

Ketika Tobit yang saleh kembali ke rumah, setelah mengubur seorang Yahudi di 

pengasingan yang mana mayatnya telah dilemparkan ke alun-alun pasar, ia mencuci dan 

kemudian makan (Tob 2: 4–5). Meskipun teks tidak menentukan, kemungkinan besar Tobit 

membenamkan dirinya dan mungkin bahkan mencuci pakaiannya, sesuai dengan hukum 

 
4   Hartman, L., “Baptism,” in D. N. Freedman et al. (eds.), The Anchor Bible Dictionary, 6 vols. (New 

York: Doubleday, 1992), 1: 583–594. 
5 Lichtenberger, H., “Baths and Baptism,” in L. H. Schiffman and J. C. VanderKam (eds.), 

Encyclopedia of the Dead Sea Scrolls, 2 vols. (Oxford: Oxford University Press, 2000), 1:85–89. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 3, No 1, September 2020 

Copyright© 2018; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691|7 

Musa yang berkaitan dengan pengotoran mayat. Menulis pada waktu yang hampir 

bersamaan dengan komposisi buku Tobit, orang bijak Jesus ben Sira berbicara tentang orang 

yang mandi, atau membenamkan diri (Yunani: baptizomenos) setelah menyentuh mayat (Sir 

34:30). 6 

Kemudian dalam kisah Tobit putranya Tobias mencuci dirinya di Sungai Tigris 

dalam persiapan untuk makan makanannya (Tob 6: 3). Ini adalah pengesahan sangat awal 

dari tradisi yang mengharuskan mencuci tangan sebelum makan, pengesahan lebih awal 

ditemukan dalam praktek kaum Eseni (disebutkan di atas). Mencuci sebelum makan adalah 

diandaikan dalam perselisihan Yesus dengan otoritas agama (lih. 7: 3, "itu Orang-orang 

Farisi, dan semua orang Yahudi, tidak makan kecuali mereka mencuci tangan mereka 

dengan saksama, dengan demikian mengamati tradisi para penatua”) dan kemudian 

dikodifikasikan dalam Tosefta (c. AD 300), ringkasan putusan hukum yang melengkapi 

Mishna (lih. T Berakot 4.8, di mana mereka yang berbaring di meja diberi air untuk mencuci 

tangan mereka sebelum memakannya).  

Pahlawan perempuan yang saleh, Yudit, yang menghabiskan waktu bersama 

komandan orang bukan Yahudi Holofernes, “keluar setiap malam ke jurang Baityloua dan 

menenggelamkan dirinya [bahasa Yunani: ebaptizeto] di sumber mata air ”(Hak 12: 7, 

sedikit dimodifikasi). Jelas dia melakukan ini untuk menghilangkan segala ketidakmurnian 

dimana dia telah melakukan perjanjian di perkumpulan dari Holofernes.  

Ada beberapa elaborasi yang luar biasa pada cerita dan tradisi yang lebih tua. Para 

malaikat mengumpulkan tubuh Adam "dan membawanya ke danau Akhoria, dan 

membasuhnya tiga kali, di hadirat Allah "(Ap. Musa 37: 3), mungkin untuk pemurnian. Lewi 

yang sekarat menceritakan kepada putranya visi dimana tujuh pria (malaikat) 

mempersiapkannya dan berpakaian untuk imamat, termasuk, antara lain, membasuhnya 

dengan air murni (T. Im 8: 1-6). Pada tradisi yang sangat menarik kita diberitahu bahwa para 

malaikat yang menguburkan mayat Musa tidak diharuskan untuk mencuci diri (bertentangan 

dengan hukum pengotoran mayat), untuk tubuh Musa adalah suci dan dengan demikian tidak 

membawa ketidakmurnian (Asumsi Musa frag 7). Dalam tradisi novel lain, Raja Salomo 

diperintahkan untuk mencuci tangannya dan kemudian duduk di singgasananya (T. Sol. 13: 

 
6 Hengel, M., The Atonement: The Origins of the Doctrine in the New Testament (London: SCM Press, 

1981). 



Wahyu Wahono Adil Kuswantoro: Tinjauan Historis Teologis Tentang Baptisan Pada Masa Intertestamental 

2). Cuci tangannya tidak diragukan lagi berhubungan dengan hukum kemurnian Yahudi, 

tetapi dalam konteks Perjanjian Salomo sihir mungkin terlibat.7 

Menurut Orakel Sibylline, orang benar “mengangkat lengan suci ke arah surga ... 

selalu menguduskan daging mereka dengan air ”(Sib. Atau. 5: 591-593). Adalah sekali lagi 

diingatkan tentang kaum Eseni, yang dikatakan bangun pagi-pagi dan berdoa, menghadap 

ke matahari, dan kemudian “memandikan tubuh mereka dengan air dingin” (Perang Yahudi 

2.129). 

Yosefus mengklaim bahwa sebagai seorang pemuda (sekitar 53 M) ia belajar dengan 

seorang Bannus, seorang pertapa, mungkin terkait dalam beberapa cara dengan kaum Eseni. 

Bannus mengenakan pakaian sederhana, memakan makanan yang disediakan padang gurun 

(lih. Mar 1: 4–6, di mana Yohanes Pembaptis, juga di hutan belantara, ditopang oleh 

makanan belalang dan madu liar), dan sering mencuci, untuk pemurnian, "dengan air yang 

dingin, siang dan malam" (Josephus, Life 11). Deskripsi ini mungkin pandangan yang 

dimiliki pembaca Romawi, yang dihargai mandi harian, termasuk mandi air dingin. 

Memang, filsuf Nigrinus meminta murid-muridnya, untuk “menguatkan mereka” (Lucian, 

Nigrinus 27), sebuah fitur yang mungkin ada dalam benak Yosefus ketika dia 

menggambarkan pelatihan jumlah besar di bawah Bannus. 8 

Orang-orang Qumran (yang komunitasnya didirikan sekitar 100 SM), yang oleh 

sebagian besar adalah kaum Eseni yang disebutkan oleh Yosefus dan penulis lain dari zaman 

kuno, menekankan pentingnya mandi untuk pemurnian. Beberapa praktik mereka 

mencerminkan pemahaman diri seorang imam. Mereka yang telah menjadi najis adalah 

untuk “mandi dan mencuci dalam air dan mereka akan bersih. Setelah itu mereka mungkin 

makan roti mereka menurut kemurnian ”(4Q514 frag. 1, col. i, lines 9-10). Itu Temple Scroll 

(11Q19–20) menggambarkan aturan panjang lebar, terkadang rumit, berkaitan dengan ritual 

mandi (beberapa kali, selama beberapa hari, sampai matahari terbenam). Kesucian bait suci 

dan kota Yerusalem secara khusus ditekankan (11Q19 cols 45–47), sebagai sejumlah hukum 

kemurnian (11Q19 cols. 49–51). Beberapa hukum dan praktik pencucian dan pencelupan 

dalam gulungan berbeda dengan Qumran; yang lain tampaknya telah menjadi bagian dari 

praktik umum yang muncul, sebagaimana dibuktikan dalam praktik sumber lainnya, 

termasuk literatur rabi awal. 

 
7 Porter, S. E. and A. R. Cross (eds.), Baptism, the New Testament and the Church: Historical and 

Contemporary Studies in Honour of R. E. O. White (Sheffield: Sheffield Academic Press, 1999). 
8 Cullmann, O., Baptism in the New Testament (London: SCM Press, 1950). 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 3, No 1, September 2020 

Copyright© 2018; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691|9 

Arkeologi dari Ritual Perendaman 

Meskipun "air hidup" (mis. Alami, air yang mengalir) sering disukai (lih. Im 15:13), 

itu praktis bagi kebanyakan orang Yahudi untuk membenamkan diri dalam kolam yang 

dirancang untuk tujuan ini. Penggalian arkeologis selama empat puluh tahun terakhir ini 

mengungkap dan mengidentifikasi beberapa kolam pembenaman publik dan pribadi yang 

disebut miqva’ot (tunggal: miqveh). 9 

Kolam imersi paling terkenal di Yerusalem ditemukan di sekitar gunung kuil. 

Beberapa kolam ini memiliki langkah-langkah yang terbagi lebar, untuk memisahkan yang 

tidak murni yang turun dari yang murni yang naik. Bahwa ini adalah niat pembagi 

dikonfirmasi oleh cerita apokrif, disimpan dalam Fragmen Yunani kecil, di mana seorang 

imam yang marah berkata kepada Yesus di daerah kuil: “Aku bersih, karena aku mandi di 

kolam Daud, dan turun satu set langkah saya naik oleh yang lain. Dan saya mengenakan 

pakaian putih dan bersih, dan kemudian saya datang dan melihat bejana-bejana kudus ini 

”(P. Oxy. 840 2.5–6). Arkeolog adalah tidak pasti kolam imersi mana yang merupakan 

"kolam Daud" ("Kolam Raja"? Lih. Neh 2:14), atau bahkan jika itu sebenarnya telah 

ditemukan dalam penggalian yang sedang berlangsung di bagian selatan dan barat di luar 

candi terpasang sendiri.  

Kolam-kolam lain, mungkin digunakan untuk pencelupan (dan para sarjana 

memperdebatkan ini), telah ditemukan di Yerusalem tua. Ini termasuk kumpulan Siloam 

(lihat Yohanes 9: 7), yang situs sebenarnya baru saja dikonfirmasi, dan mungkin kolam dekat 

Gerbang Domba (lihat Yohanes 5: 2). Sejumlah kumpulan disebutkan dalam literatur 

Perjanjian Lama (mis. 2 Raj 18:17; Neh 2:14; 3: 15–16; Yes 7: 3; 22: 9, 11), meskipun ada 

dari mereka digunakan untuk ritual pencelupan dalam periode waktu ini tidak diketahui. 

Seorang misterius abad pertama AD Copper Scroll menggambarkan harta karun “di ujung 

saluran air, enam hasta di sebelah utara kolam imersi ”(3Q15 1: 11-12). Paling penafsir 

percaya bahwa kolam ini berada di sekitar Yerusalem, tepatnya dimana tidak ada yang tahu.  

Sebanyak tujuh hingga sembilan sinagoge yang bertanggal sebelum 70 Masehi 

diidentifikasi. Penggalian arkeologis telah menemukan miqva’ot di samping atau di dekat 

dengan lima sinagog ini (Gamla, Herodium, Jericho, Magdala, dan Modi'in). Sinagog yang 

ditemukan setelah 70 M juga memiliki miqva’ot di dalam atau di jarak dekat. Di tingkat 

yang lebih rendah (atau ruang bawah tanah) dari beberapa rumah pribadi, di Sepphoris dan 

tempat lain, miqva’ot telah ditemukan.  

 
9 Reich, R., “Miqva’ot,” in L. H. Schiffman and J. C. VanderKam (eds.), Encyclopedia of the Dead 

Sea Scrolls, 2 vols. (Oxford: Oxford University Press, 2000), 1: 560–563. 



Wahyu Wahono Adil Kuswantoro: Tinjauan Historis Teologis Tentang Baptisan Pada Masa Intertestamental 

Kehadiran begitu banyak kolam imersi ritual, di tempat-tempat umum dan pribadi, 

menunjukkan bahwa orang-orang Yahudi dari zaman kuno mengambil hukum Musa tentang 

pemandian dan pencelupan untuk kemurnian dengan sangat serius. Sisa-sisa fisik 

menunjukkan praktik itu, setidaknya bagi banyak orang, mengikuti mandat tulisan suci 

dengan cermat. 

Pencelupan, Pertobatan, dan Pembaruan  

Selama periode intertestamental, beberapa undang-undang terkait pencucian adalah 

diperluas dan diberikan penerapan baru. Salah satu fitur penting adalah munculnya 

hubungan yang erat antara pencucian dan pertobatan. Asosiasi ini terlihat dalam Perkataan 

Sibylline, di mana orang fasik diperintahkan untuk bertobat dan “basuhlah dirimu seluruh 

tubuh di sungai yang selalu mengalir ”(4: 162-170, di sini 165). Meskipun Oracle 4 telah 

dihapus di kemudian hari, sebagian besar berasal dari abad ketiga SM. Itu perintah untuk 

mencuci "seluruh tubuh" (bahasa Yunani: holon) tidak mengacu pada ritual, mencuci setiap 

hari, tetapi untuk bertobat untuk menghindari penghakiman. Gagasan ini terlihat dalam cerita 

Yusuf dan Aseneth. Setelah bertobat dari penyembahan berhala dan kesombongannya, 

Aseneth “mencuci wajahnya dengan air murni ”(Jos. Asen. 14:17). Pertobatannya (dan 

mencuci, mungkin) memungkinkan Aseneth untuk "memakan roti hidup dan minum cawan 

keabadian "(Yos. Asen. 15: 4). 10 

Tindakan pencucian, sering kali melibatkan pencelupan penuh, tidak hanya dikaitkan 

dengan pertobatan tetapi juga dengan pembaruan dan pemulihan nasional. Kita mungkin 

punya dua contoh gerakan abad pertama berdasarkan asosiasi ini. Yang pertama melibatkan 

Yohanes, yang dikenal sebagai pembaptis dan yang kedua melibatkan seorang pria bernama 

Teudas. Sejarawan dan apologis Yahudi abad pertama, Yosefus, menggambarkan kegiatan 

dari keduanya.  

Apa yang mendorong Yosefus untuk menyebut Yohanes adalah pendapat yang 

tersebar luas di kalangan orang-orang Yahudi bahwa malapetaka yang menyusul Herodes 

Antipas di tangan mantan ayah mertuanya, Aretas, raja Nabatea (dan akhirnya berkontribusi 

pada pencopotan Antipas dari jabatan Roma) terjadi karena perlakuannya terhadap 

Pembaptis. Jelas bahwa Yosefus setuju dengan penilaian ini dan dengan demikian 

menggambarkan Yohanes sebagai "Orang baik" yang mendesak orang-orang Yahudi yang 

saleh untuk bergabung dengannya dalam baptisan. Apalagi Yosefus tampaknya memiliki 

gagasan yang cukup bagus tentang apa arti baptisan Yohanes. Dia mengerti bahwa baptisan 

 
10 Cullmann, O., Baptism in the New Testament (London: SCM Press, 1950). 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 3, No 1, September 2020 

Copyright© 2018; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691|11 

menandakan pertobatan dan pembersihan jiwa. Baptisan tidak dapat mengampuni “dosa apa 

pun yang mungkin telah mereka lakukan.”  

Apakah Yosefus tahu lebih banyak tentang khotbah Yohanes dan menekannya, tidak 

ada keengganannya untuk membocorkan minat publik Yahudi pada eskatologi dan 

mesianisme, sulit dikatakan. Tetapi apa yang dikatakan Yosefus kepada kita memang 

melengkapi cara-cara penting potret dalam Injil Perjanjian Baru, terutama ketika dilihat 

dalam konteks kegiatan dan janji-janji yang dibuat oleh orang lain pada waktu ini.  

Menurut tradisi yang disampaikan oleh Matius dan Lukas (apa yang biasanya 

diidentifikasi sebagai sumber Q) Pembaptis memperingatkan orang-orang Yahudi untuk 

tidak berprasangka kepada rahmat Allah dengan mengatakan, "Kami memiliki Abraham 

sebagai ayah kami." Tidak ada orang Yahudi yang bisa mengatakan ini, John menegaskan, 

karena "Allah adalah mampu dari batu-batu ini untuk membesarkan anak-anak kepada 

Abraham" (Mat 3: 9; lih. Luk 3: 8). Referensi untuk "batu-batu ini" dalam konteks sungai 

Yordan mungkin telah menyinggung kisah Yosua membangun sebuah monumen dua belas 

batu ketika kedua belas suku Israel menyeberangi Sungai Yordan untuk memasuki Tanah 

Perjanjian. Pada kesempatan ini, Yosua berkata kepada orang-orang: orang tua di masa yang 

akan datang, "Apa arti batu-batu ini?" anak-anak tahu, 'Israel melewati Sungai Yordan ini di 

tanah kering' ”(Yos 4: 21–22; lih. Ul 27: 4; Yos 4: 2–23). Simbolisme dua belas batu juga 

muncul dalam kisah Elia, yang memimpin perjuangan Israel melawan pemakaian dari dewa 

asing (lih. 1 Raj 18:31 "Elia mengambil dua belas batu, menurut Jumlah suku anak - anak 

Yakub "), yang untuk sementara waktu tinggal di dekat Sungai Yordan (lih. 1Raj 17: 3–5) 

dan bahkan membelah perairannya (lih. 2Raj 2: 8), yang memiliki murid Elisa juga 

membelah air (lih. 2 Raj 2:14) dan kemudian memerintahkan kapten Siria untuk dibaptis di 

Sungai Yordan (lih. 2 Raj 5: 10–14). Ini penting, karena pakaian Yohanes Pembaptis 

menyerupai pakaian Elia (Markus 1: 6; lih. 2 Raj 1: 8) dan Yesus sendiri mengidentifikasi 

Yohanes sebagai nabi tua yang terkenal (Markus 9:11-13). 11 

Tampak jelas bahwa khotbah dan kegiatan Yohanes banyak diinformasikan oleh 

simbolisme alkitabiah, terutama simbolisme dari Sungai Yordan dan, melalui kesimpulan, 

tradisi kedua belas batu. Pengangkatan dua belas Yesus para murid (lih. Mar 3: 14–19; 6: 7) 

memberikan dukungan yang signifikan untuk penafsiran baris ini. Kebanyakan komentator 

dengan tepat mengenali bahwa angka dua belas adalah dimaksudkan untuk melambangkan 

 
11 Barth, K., The Teaching of the Church Regarding Baptism (London: SCM Press, 1963). 



Wahyu Wahono Adil Kuswantoro: Tinjauan Historis Teologis Tentang Baptisan Pada Masa Intertestamental 

dua belas suku Israel, menyiratkan bahwa tujuan dari pelayanan Yesus adalah pemulihan 

seluruh bangsa. 12 

Yang penting di sini adalah bahwa baptisan Yohanes bukan hanya menandakan 

pertobatan tetapi juga merupakan bagian dari pelayanan yang tampaknya menyerukan 

pembaruan nasional. Baptisan Yohanes, dengan demikian, jauh lebih dari sekadar pencucian 

dan penyucian pribadi. Itu harus ditambahkan bahwa menurut Injil Yohanes, para murid 

Yesus juga membaptis (Yohanes 3:22; 4: 1–2). Ini menunjukkan bahwa baptisan adalah 

bagian dari pelayanan Yesus dari sangat awal dan bukan sesuatu yang ditambahkan setelah 

kebangkitan.  

Tokoh kenabian lain yang disebutkan dalam Yosefus, selalu sangat negatif, bahasa 

prasangka, memiliki tujuan yang serupa dan dalam beberapa kasus digunakan serupa 

simbolisme alkitabiah. Salah satu tokoh ini adalah seorang pria bernama Teudas, yang 

sekitar tahun 45 M memanggil semua orang yang mengindahkannya untuk bergabung 

dengannya di Sungai Yordan. Tentang sosok ini, Yosefus berkata, Sekarang ketika Fadus 

menjadi prokurator Yudea, seorang penyamar bernama Teudas membujuk yang lebih besar 

bagian dari gerombolan untuk mengambil harta mereka dan mengikutinya ke Sungai 

Yordan. Karena dia mengatakan kepada mereka bahwa dia adalah seorang nabi dan bahwa 

atas perintahnya ia dapat membagi sungai, memberi mereka jalan yang mudah. Mengatakan 

hal-hal ini, dia menipu banyak orang. Fadus, bagaimanapun, tidak mengizinkan mereka 

untuk mengambil keuntungan dari kegilaan, tetapi mengirim satu pasukan kuda untuk 

melawan mereka, yang jatuh menimpa mereka secara tak terduga yang membunuh banyak 

orang dan mengambil banyak hidup. Menangkap Teudas, mereka memotong kepalanya dan 

membawanya ke Yerusalem. (Ant. 20.97– 98). 

Klaim Teudas untuk dapat memisahkan Sungai Yordan adalah sebuah sindiran yang 

tidak salah lagi baik untuk menyeberangi Laut Merah (Kel 14: 21-22) atau, lebih mungkin, 

ke menyeberangi Sungai Yordan (Yos. 3: 14-17), bagian dari citra yang berhubungan dengan 

Penebusan Israel (lih. Yes 11:15; 43:16; 51:10; 63:11). Dalam kedua kasus, itu kemungkinan 

Teudas mengklaim sebagai nabi "seperti Musa" (Ul. 18: 15.19; lih. 1 Mak. 4: 45–46; 14:41; 

9:27), siapa yang bisa melakukan tanda-tanda seperti orang-orang dari Pengganti asli Musa, 

Joshua. Bahwa pengikutnya benar-benar bisa membawa harta mereka di punggung mereka 

sangat menunjukkan bahwa mereka tidak memiliki tanah yang miskin, bisa dimengerti putus 

asa untuk perubahan sosial dan ekonomi. Kita harus membayangkan itu dimana mereka 

 
12 Taylor, J. E., The Immerser: John the Baptist within Second Temple Judaism (Grand Rapids, MI: 

Eerdmans, 1997). 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 3, No 1, September 2020 

Copyright© 2018; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691|13 

menyeberangi Sungai Yordan ke sisi timur dan menunggu mukjizat yang dijanjikan yang 

mana mereka akan menyeberangi sungai Yordan ke arah barat, hanya kali ini tanpa 

menggunakan alas kaki.  

Diakui, Yosefus tidak mengatakan apa-apa tentang Teudas yang membaptis siapa 

pun. Mungkin dia melakukannya, mungkin dia tidak melakukannya. Tetapi penyeberangan 

sungai Yordan sepertinya melambangkan semacam baptisan, bahkan seperti halnya bagi 

rasul Paulus, dalam suratnya kepada jemaat Korintus disusun kurang dari satu dekade setelah 

bencana Theudas. Dalam 1 Korintus 10: 1–2 Paulus menafsirkan lewat laut (menyinggung 

Kel 14: 21–25) sebagai baptisan. Analogi ini luar biasa. Aplikasi untuk baptisan Kristen 

adalah cukup jelas, tetapi apa yang mengakomodasi analogi adalah jenis pemikiran yang 

terlihat pada orang-orang seperti Yohanes, Yesus, dan Theudas, yang berkumpul di Sungai 

Yordan dan memproklamirkan pembaruan pribadi dan / atau nasional dengan satu atau lain 

cara. 13 

Penyeberangan sungai Yordan dan / atau tindakan pembaptisan eksplisit di sungai 

Yordan melambangkan pembaruan nasional. Bagi Paulus, pembaruan nasional ini telah 

diubah masuk ke dalam gereja, umat Allah yang baru. Pencucian dan pembilasan yang 

merupakan bagian dari ritual pemurnian yang dinyatakan dalam Hukum Musa telah 

berkembang menjadi gagasan pemurnian eskatologis dan nasional, yang pada gilirannya 

dipahami sebagaimana diperlukan untuk pemulihan nasional.  

Baptisan setelah Paskah  

Ketika Yesus yang bangkit memerintahkan para rasulnya untuk “memuridkan semua 

bangsa, membaptis mereka dalam nama Bapa dan Putra dan Roh Kudus ” (Mat 28:19), tanah 

sudah diletakkan. Dalam arti Amanat Agung berisi sedikit yang baru. Semua yang baru 

adalah fokus sempit dari baptisan. Fokusnya bukan hanya pertobatan dan pembaruan, itu 

salah satu dari ketaatan pada Ketuhanan dan otoritas Kristus yang bangkit. Untuk dibaptis 

dalam namanya menjadi bagian dari tubuhnya, gereja.  

Para rasul Yesus dengan cepat mempraktikkan perintahnya. Pada hari Pentakosta 

Peter mendesak mereka yang ada di Yerusalem, “Bertobatlah, dan baptislah semuanya kamu 

dalam nama Yesus Kristus supaya dosa-dosamu diampuni ”(Kisah Para Rasul 2:38). Sekitar 

tiga ribu orang bertobat dan dibaptis (Kisah Para Rasul 2:41). Melalui kotbah Philip 

sejumlah orang Samaria percaya Injil dan dibaptis (Kisah Para Rasul 8: 12–13). Ketika 

 
13 Evans, C. A., “Josephus on John the Baptist and Other Jewish Prophets of Deliverance,” in D. 

C.Allison, Jr., J. D. Crossan, and A. J. Levine (eds.), The Historical Jesus in Context (Princeton, NJ:Princeton 
University Press, 2006), 55–63. 



Wahyu Wahono Adil Kuswantoro: Tinjauan Historis Teologis Tentang Baptisan Pada Masa Intertestamental 

Philip memberi tahu pejabat Etiopia arti dari Yesaya 53, itu yang terakhir meminta baptisan 

(Kis. 8: 36-38). Paulus dibaptis tidak lama setelah pertemuannya dengan Kristus yang 

bangkit (Kisah Para Rasul 9:18). Bahkan seorang perwira Romawi dan seisi 

rumahtangganya dibaptis (Kisah Para Rasul 10: 47–48).  

Pada konsili pertamanya (Kis. 11) gereja muda mengakui bahwa pertobatan dan 

baptisan orang Samaria dan bukan Yahudi adalah sah, untuk Roh Kudus di setiap kasus 

datang pada orang yang baru bertobat. Dalam mencapai keputusan ini, yang memiliki 

konsekuensi besar bagi pertumbuhan dan karakter gereja di masa depan, Petrus ingat kata-

kata Kristus yang bangkit, yang sebenarnya menggemakan khotbah aslinya Yohanes 

Pembaptis: “Yohanes membaptis dengan air, tetapi kamu akan dibaptis dengan Roh Kudus 

”(Kisah 11:16; lih. Kis 1: 5; Mat 3:11; Markus 1: 8; Lukas 3:17).14 

KESIMPULAN 

Baptisan pada masa intertestamental memiliki hubungan dengan beberapa ritual 

dalam Perjanjian Lama dan menjadi awal adanya pembaptisan pada masa Perjanjian Baru. 

Baptisan mengakar kuat dalam tulisan suci kuno Israel, dan interpretasi yang lebih baru itu 

muncul sebagai tanggapan terhadap perubahan dan perkembangan yang terjadi di periode 

intertestamental.  

Perendaman yang menandakan pertobatan dan pemutusan dengan masa lalu, adalah 

perpanjangan logis dari berbagai kemurnian peraturan yang dinyatakan dalam Hukum Musa. 

Perendaman seperti yang dilakukan oleh pengikut Yesus dikaitkan secara khusus dengan 

Yesus sebagai Mesias Israel dan Anak Allah, dan bukan hanya untuk bertobat. Asosiasi baru 

ini mengubah apa yang telah terjadi dalam pertobatan dan pencelupan, dengan konotasi 

eskatologis, ke dalam baptisan khusus yang dilakukan oleh gereja mula-mula.  

REFERENSI 

Barth, K. The Teaching of the Church Regarding Baptism. London: SCM Press, 1963. 
Cullmann, O. Baptism in the New Testament. London: SCM Press, 1950. 
Evans, C. A. “Josephus on John the Baptist and Other Jewish Prophets of Deliverance,” in 

D. C.Allison, Jr., J. D. Crossan, and A. J. Levine (eds.), The Historical Jesus in 
Context. Princeton, NJ: Princeton University Press, 2006: 55–63. 

Hartman, L. “Baptism,” in D. N. Freedman et al. (eds.), The Anchor Bible Dictionary, 6 vols. 
New York: Doubleday, 1 (1992): 583–594. 

Hengel, M. The Atonement: The Origins of the Doctrine in the New Testament. London: 
SCM Press, 1981. 

 
14 Vander Zee, L. J. (2004), Christ, Baptism and the Lord’s Supper: Recovering the Sacraments for 

Evangelical Worship (Downers Grove, IL: IVP Academic). 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 3, No 1, September 2020 

Copyright© 2018; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691|15 

Lichtenberger, H. 2000, “Baths and Baptism,” in L. H. Schiffman and J. C. VanderKam 
(eds.), Encyclopedia of the Dead Sea Scrolls, 2 vols. Oxford: Oxford University 
Press, 1 (2000): 85–89. 

Porter, S. E. and A. R. Cross (eds.). Baptism, the New Testament and the Church: Historical 
and Contemporary Studies in Honour of R. E. O. White. Sheffield: Sheffield 
Academic Press, 1999. 

Porter, S. E. and A. R. Cross (eds.). Dimensions of Baptism: Biblical and Theological 
Studies. Sheffield: Sheffield Academic Press, 2002. 

Reich, R. “Miqva’ot,” in L. H. Schiffman and J. C. VanderKam (eds.), Encyclopedia of the 
Dead Sea Scrolls, 2 vols. Oxford: Oxford University Press, 1 (2000): 560–563. 

Sugiharto, Ayub. “Pengharapan Mesias pada Masa Intertestamental.” Angelion: Jurnal 
Teologi dan Pendidikan Kristen 1, no. 1 (Juni 2020): 66-82. 

Taylor, J. E. The Immerser: John the Baptist within Second Temple Judaism. Grand Rapids, 
MI: Eerdmans, 1997. 

True Jesus Church. The Doctrine of Baptism-Doctrinal Series. USA : Department of Literary 
Ministry, 2011. 

Vander Zee, L. J. Christ, Baptism and the Lord’s Supper: Recovering the Sacraments for 
Evangelical Worship. Downers Grove, IL: IVP Academic, 2004.  

Webb, R. L. John the Baptizer and Prophet: A Socio-Historical Study. Sheffield: JSOT 
Press, 1991. 


