
 
Vol 7, No 2, Maret 2025; 222-235; doi.org/10.38189/jtbh.v7i2.920 
ISSN 2654-5691 (online); 2656-4904 (print) 
Available at: e-journal.sttberitahidup.ac.id/index.php/jbh  
 

 

Copyright© 2025; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|222 

Hubungan Yahudi dengan Orang Samaria:  
Sejarah, Konflik dan Rekonsiliasi 

Radius Simanjuntak1 

radiussimanjuntak@yahoo.com  

Herbin Simanjuntak2 

bcoci@yahoo.com  

Edison3 
edison_pangareho@yahoo.com  

 

Abstract 

The relationship between Jews and Samaritans is one of the complex historical conflicts, 

influenced by ethnic, political, theological, and social factors. This tension began since the 

division of the Kingdom of Israel and was further exacerbated by the policies of foreign 

kingdoms, such as Assyria and Babylon, which influenced the demographic and religious 

structure of the region. Jews and Samaritans have significant differences in terms of places 

of worship and the canon of scriptures, which are the main sources of conflict. This study 

aims to analyze the dynamics of the relationship between the two groups by reviewing the 

causes of the conflict and the efforts of reconciliation that have occurred throughout history. 

This study uses a qualitative approach with a literature study method, referring to academic 

sources from journals, books, and historical texts such as the notes of Flavius Josephus and 

Bible references. The results of the study show that the ethnic and theological separation 

that occurred since the Babylonian exile period had an impact on social segregation that 

persisted until the Roman period. However, the teachings of Jesus Christ in the New 

Testament paved the way for reconciliation by emphasizing the values of inclusivity and 

love. This study highlights the importance of historical and theological approaches in 

understanding the dynamics of Jewish-Samaritan relations and their impact on interfaith 

dialogue in the modern era. 

Keywords: Jews; Samaritans; history; conflict; reconciliation 

Abstrak 

 Hubungan antara orang Yahudi dan orang Samaria merupakan salah satu konflik 

historis yang kompleks, dipengaruhi oleh faktor-faktor etnis, politik, teologis, dan sosial. 

Ketegangan ini bermula sejak perpecahan Kerajaan Israel dan semakin diperparah oleh 

kebijakan kerajaan asing, seperti Asyur dan Babel, yang mempengaruhi struktur demografi 

dan keagamaan di wilayah tersebut. Orang Yahudi dan Samaria memiliki perbedaan 

signifikan dalam hal tempat ibadah dan kanon kitab suci, yang menjadi sumber utama 

konflik. Studi ini bertujuan untuk menganalisis dinamika hubungan antara kedua kelompok 

ini dengan meninjau faktor penyebab konflik serta upaya rekonsiliasi yang terjadi sepanjang 

 
1 Sekolah Tinggi Teologi Sidang Jemaat Kristus 
2 Sekolah Tinggi Teologi Sidang Jemaat Kristus 
3 Sekolah Tinggi Teologi Sidang Jemaat Kristus 

mailto:radiussimanjuntak@yahoo.com
mailto:bcoci@yahoo.com
mailto:edison_pangareho@yahoo.com


Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 7, No 2, Maret 2025 

Copyright© 2025; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|223 

sejarah. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan, 

mengacu pada sumber akademik dari jurnal, buku, serta teks sejarah seperti catatan Flavius 

Josephus dan referensi Alkitab. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pemisahan etnis dan 

teologis yang terjadi sejak periode pembuangan Babel berdampak pada segregasi sosial yang 

bertahan hingga periode Romawi. Namun, ajaran Yesus Kristus dalam Perjanjian Baru 

membuka jalan bagi rekonsiliasi dengan menekankan nilai inklusivitas dan kasih. Studi ini 

menyoroti pentingnya pendekatan historis dan teologis dalam memahami dinamika 

hubungan Yahudi-Samaria serta dampaknya terhadap dialog antaragama di era modern. 

Kata-kata kunci: Yahudi; Samaria; sejarah; konflik; rekonsiliasi 

 

PENDAHULUAN  

 Yahudi dan orang Samaria pada dasarnya memiliki banyak kesamaan. Mereka sama-

sama menganut paham Monoteisme, memakai bahasa yang sama yaitu bahasa Ibrani, berasal 

dari nenek moyang yang sama yaitu Adam, Abraham, Ishak dan Yakub, dalam keimamatan 

sama-sama dipimpin oleh suku Lewi, dalam hal peribadatan sama-sama melakukan perayaan 

keagamaan yang sama, dan masih banyak kesamaan-kesamaan antara Yahudi dan Samaria. 

Dilihat dari sisi ras, bahasa, dan agama, orang Yahudi dan Samaria sejatinya memiliki 

hubungan kerabat. Tetapi kenyataannya mereka hidup terpisah, tidak saling berhubungan 

bahkan mereka saling membenci. Timbul pertanyaan mengapa terjadi keretakan hubungan 

di antara mereka?  

 Hubungan antara orang Yahudi dan orang Samaria telah menjadi topik yang 

kompleks dalam kajian sejarah dan teologi. Ketegangan ini telah berlangsung selama 

berabad-abad, berakar pada faktor-faktor historis, politik, sosial, dan teologis. Sejak 

perpecahan Kerajaan Israel setelah pemerintahan Raja Salomo, orang Samaria berkembang 

sebagai komunitas yang berbeda dari orang Yahudi di Yehuda, terutama setelah 

pembuangan ke Babel dan penaklukan Asyur. Kerajaan Asyur, setelah menaklukkan Israel 

Utara pada tahun 722 SM4, mendeportasi sebagian besar penduduknya dan menggantinya 

dengan bangsa-bangsa lain. Akibatnya, terjadi percampuran etnis yang melahirkan 

komunitas Samaria, yang dalam pandangan Yahudi dianggap telah menyimpang dari 

kemurnian keimanan bangsa Israel (Neh. 4:1-3). Faktor utama yang menyebabkan 

ketegangan antara Yahudi dan Samaria adalah perbedaan dalam tempat ibadah dan teks suci 

yang digunakan oleh masing-masing kelompok.  

 
4 Gernaida Krisna R Pakpahan, “Dualisme Konsep Yom Yhwh Dalam Pengharapan Mesianik Nabi 

Zefanya,” Thronos: Jurnal Teologi Kristen 4, no. 1 (2022): 78–89. 



Radius Simanjuntak; Herbin Simanjuntak; Edison:  
Hubungan Yahudi dengan Orang Samaria: Sejarah, Konflik dan Rekonsiliasi 

Copyright© 2025; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|224 

Orang Yahudi menganggap Bait Suci di Yerusalem sebagai satu-satunya tempat 

ibadah yang sah, sementara orang Samaria meyakini bahwa ibadah harus dilakukan di 

Gunung Gerizim, sebagaimana tradisi mereka yang tertulis dalam Taurat Samaria.5 

Perbedaan ini semakin diperburuk oleh konflik politik dan militer, seperti penghancuran kuil 

di Gerizim oleh Yohanes Hirkanus pada abad ke-2 SM, yang menandai eskalasi permusuhan 

antara kedua kelompok.6 Orang Yahudi menganggap orang Samaria sebagai kelompok yang 

telah berasimilasi dengan bangsa asing dan menyeleweng dari ajaran Yahweh, sementara 

orang Samaria tetap mempertahankan keyakinan mereka sebagai pewaris sejati tradisi Musa. 

Selain perbedaan tempat ibadah, ketegangan ini juga tercermin dalam berbagai 

insiden historis, seperti penolakan orang Yahudi terhadap partisipasi Samaria dalam 

pembangunan kembali Bait Suci setelah pembuangan Babel (Ezr. 4:1-3). Pada masa 

pemerintahan Romawi, ketegangan ini masih terlihat dalam berbagai peristiwa, termasuk 

kasus di mana orang Samaria menodai Bait Suci di Yerusalem dengan menyebarkan tulang 

manusia di dalamnya, yang memicu kemarahan besar di kalangan Yahudi.7 Penelitian ini 

bertujuan untuk menganalisis hubungan antara orang Yahudi dan Samaria dengan mengkaji 

latar belakang sejarah, faktor penyebab konflik, serta upaya rekonsiliasi yang pernah 

dilakukan. Dengan menelaah sumber-sumber akademik dan catatan sejarah, penelitian ini 

ingin menyoroti dinamika hubungan kedua kelompok dari masa ke masa. Berdasarkan kajian 

literatur, hubungan ini tidak hanya dipengaruhi oleh faktor historis dan teologis, tetapi juga 

oleh kondisi politik yang berkembang dalam berbagai periode sejarah. Meskipun perbedaan 

ini telah menimbulkan ketegangan yang mendalam, ada bukti bahwa interaksi sosial dan 

keagamaan antara orang Yahudi dan Samaria juga mengalami pasang surut seiring waktu.8 

Dengan memahami hubungan Yahudi dan Samaria secara lebih mendalam, kita dapat 

memperoleh wawasan yang lebih luas tentang bagaimana perbedaan ideologi dan keyakinan 

mempengaruhi dinamika sosial dan keagamaan dalam masyarakat serta menemukan peluang 

untuk dialog dan rekonsiliasi yang lebih konstruktif. Selain itu, pendekatan Yesus terhadap 

orang Samaria dalam Perjanjian Baru, seperti yang terlihat dalam percakapan dengan 

 
5 Viktorahadi Pr and R F Bhanu, “Buku Ajar Eksegese: Perjanjian Lama Sejarah” (Prodi S2 Studi 

Agama-Agama UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2021). 
6 Flavius Josephus, “Antiquities of the Jews: Book XVIII,” Multiversum Oy, digitaalinen versio 

(1960). 
7 Steve Mason, Flavius Josephus: Translation and Commentary, Volume 1B: Judean War 2, vol. 1 

(Brill, 2008). 
8 Yonatan Arifianto, “Deskripsi Sejarah Konflik Horizontal Orang Yahudi Dan Samaria,” PASCA : 

Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen 16, no. 1 (2020): 33–39. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 7, No 2, Maret 2025 

Copyright© 2025; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|225 

perempuan Samaria (Yoh. 4:4-26) dan perumpamaan Orang Samaria yang Baik Hati (Luk. 

10:25-37), dapat menjadi dasar bagi usaha rekonsiliasi dalam konteks modern. 

Selain faktor sejarah, dalam tradisi Yahudi, orang Samaria sering dipandang sebagai 

kelompok yang menyimpang dari ajaran Musa, sedangkan orang Samaria mengklaim diri 

sebagai pewaris sejati dari agama Israel kuno. Konflik ini terus berlanjut hingga era Romawi, 

di mana catatan dari sejarawan Flavius Josephus menunjukkan bahwa orang Yahudi dan 

Samaria sering kali terlibat dalam ketegangan dan perselisihan.9 Kebaruan (novelty) dalam 

penelitian ini dibandingkan dengan penelitian sebelumnya terletak pada fokus analisis 

rekonsiliasi yang lebih mendalam melalui pendekatan historis-komparatif dan teologis. 

Berbeda dari penelitian sebelumnya yang umumnya berfokus pada konflik dan perbedaan, 

studi ini menyoroti bagaimana hubungan Yahudi dan Samaria dapat ditafsirkan dalam 

konteks modern, khususnya dalam wacana dialog antaragama dan dampaknya terhadap 

relasi sosial-keagamaan di era kontemporer.10 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis hubungan antara orang Yahudi dan 

Samaria dengan mengkaji latar belakang sejarah, faktor penyebab konflik, serta upaya 

rekonsiliasi yang pernah dilakukan. Dengan menelaah sumber-sumber akademik dan catatan 

sejarah, penelitian ini ingin menyoroti dinamika hubungan kedua kelompok dari masa ke 

masa. Penulis berpendapat bahwa meskipun konflik ini berakar pada faktor sejarah dan 

teologis yang kompleks, terdapat titik temu yang dapat menjadi landasan bagi dialog dan 

rekonsiliasi di masa kini. Dengan memahami hubungan Yahudi dan Samaria secara lebih 

mendalam, kita dapat memperoleh wawasan yang lebih luas tentang bagaimana perbedaan 

ideologi dan keyakinan mempengaruhi dinamika sosial dan keagamaan dalam masyarakat. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan dengan menganalisis berbagai 

literatur akademik yang membahas hubungan Yahudi dan Samaria, termasuk sumber dari 

kitab suci, sejarah kuno, serta jurnal akademik. Studi ini juga mengadopsi pendekatan 

historis-komparatif untuk melihat bagaimana perbedaan teologis dan sosial telah 

membentuk hubungan kedua kelompok dari masa ke masa. Sumber utama penelitian ini 

mencakup kitab-kitab Perjanjian Lama dan Perjanjian Baru, catatan sejarah dari Flavius 

Josephus (Antiquities of the Jews dan The Jewish War)11, serta berbagai kajian akademik 

 
9 Gary N Knoppers, Jews and Samaritans: The Origins and History of Their Early Relations 

(Oxford University Press, 2013). 
10 Steven Fine, The Samaritans: A Biblical People (Brill, 2022). 
11 Josephus Flavius, The Antiquities of the Jews (Simon and Schuster, 2023). 



Radius Simanjuntak; Herbin Simanjuntak; Edison:  
Hubungan Yahudi dengan Orang Samaria: Sejarah, Konflik dan Rekonsiliasi 

Copyright© 2025; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|226 

modern yang mengulas konflik dan upaya rekonsiliasi antara Yahudi dan Samaria.12 Proses 

penelitian melibatkan pencarian literatur, peninjauan sumber akademik yang valid dan 

terverifikasi, serta analisis data untuk mengidentifikasi konsep atau pola utama yang 

muncul.13 Dengan menelaah berbagai perspektif ini, penelitian berupaya memberikan 

pemahaman yang lebih komprehensif tentang perkembangan hubungan kedua kelompok 

sepanjang sejarah serta implikasinya dalam konteks sosial dan agama di masa kini. Data 

yang dikumpulkan berasal dari berbagai sumber primer dan sekunder, termasuk teks Alkitab 

seperti Perjanjian Lama dan Perjanjian Baru, tulisan sejarawan kuno seperti Flavius 

Josephus dalam Antiquities of the Jews dan The Jewish War, serta analisis dari para 

akademisi modern yang telah meneliti hubungan antara Yahudi dan Samaria. Beberapa 

sumber akademik yang digunakan dalam penelitian ini mencakup karya Anderson dalam 

The History of Jewish-Samaritan Relations dan Fine dalam The Samaritans: A Biblical 

People14, yang memberikan perspektif komprehensif mengenai dinamika hubungan kedua 

kelompok dari sudut pandang sejarah dan teologi. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Sejarah Hubungan Yahudi dan Samaria 

Periode Awal: Asal-Usul Orang Samaria 

 Secara geografis, Samaria terletak di antara Galilea di utara dan Yudea di Selatan. 

Orang-orang Samaria adalah sepuluh suku kerajaan di Utara yang mendiami daerah Samaria. 

Orang Samaria adalah kelompok etnis yang berasal dari kerajaan Israel utara yang jatuh ke 

tangan Asyur pada tahun 722 SM. Setelah kejatuhan kerajaan Israel, bangsa Asyur mengusir 

sebagian besar penduduk asli dan menggantikannya dengan kelompok-kelompok asing dari 

berbagai wilayah kekaisaran mereka. Akibatnya, terjadi asimilasi budaya dan keagamaan 

yang menghasilkan komunitas Samaria yang berbeda dari orang Yahudi di kerajaan selatan, 

Yehuda (Neh. 4:1-3). Orang Yahudi di Yehuda memandang orang Samaria sebagai 

keturunan yang telah bercampur dengan bangsa asing dan menganggap mereka tidak murni 

dalam keimanan mereka. Sementara itu, orang Samaria tetap mempertahankan keyakinan 

mereka sebagai pewaris sejati tradisi Musa dan beribadah di Gunung Gerizim, bukan di Bait 

Suci Yerusalem. 

 
12 Fine, The Samaritans: A Biblical People. 
13 Sonny Eli Zaluchu, “Strategi Penelitian Kualitatif Dan Kuantitatif Di Dalam Penelitian Agama,” 

Evangelikal: Jurnal Teologi Injili dan Pembinaan Warga Jemaat 4, no. 1 (2020): 28. 
14 Fine, The Samaritans: A Biblical People. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 7, No 2, Maret 2025 

Copyright© 2025; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|227 

Berdasarkan 2 Raja-raja 17, asal-usul orang Samaria menurut versi Yahudi adalah 

keturunan orang-orang dari berbagai komunitas di Mesopotamia, yaitu orang-orang dari 

Babilon, Kuta, Avva, Hammath, dan Sheparvaim yang dibawa oleh raja Salmaneser bersama 

dengan orang Samaria.15 Versi Yahudi ini didukung oleh sejarawan Josephus yang 

melaporkan bahwa orang Samaria adalah keturunan dari orang-orang yang dideportasi dari 

negeri asing dan dibawa ke Samaria oleh raja Asyur. Dengan demikian dapat dipastikan 

orang-orang dari kerajaan utara dideportasi dan orang-orang asing di bawa masuk ke 

Samaria sehingga terjadi perkawinan campur antara orang Yahudi dan orang asing. 

Keturunan dari perkawinan campur inilah yang disebut dengan Samaria. 

Perbedaan Keagamaan Dan Tempat Ibadah 

Salah satu perbedaan utama antara orang Yahudi dan Samaria terletak pada tempat 

ibadah mereka. Orang Yahudi menganggap Bait Suci di Yerusalem sebagai satu-satunya 

tempat ibadah yang sah berdasarkan tradisi yang diwariskan dari Raja Salomo, sementara 

orang Samaria percaya bahwa Gunung Gerizim adalah tempat yang telah ditetapkan oleh 

Allah untuk peribadatan sesuai dengan ajaran Taurat Samaria.16 Perbedaan ini semakin 

memperuncing hubungan di antara mereka, terutama setelah orang Yahudi menolak 

partisipasi orang Samaria dalam pembangunan kembali Bait Suci setelah pembuangan Babel 

(Ezr. 4:1-3). Konflik semakin tajam ketika Yohanes Hirkanus, seorang pemimpin Yahudi 

dari dinasti Hasmonean, menghancurkan kuil Samaria di Gunung Gerizim pada abad ke-2 

SM, yang semakin memperdalam jurang permusuhan antara kedua kelompok.17 Pada abad 

ke-2 SM, Yohanes Hirkanus, pemimpin Yahudi dari dinasti Hasmonean, melancarkan 

ekspedisi militer ke wilayah Samaria dan menghancurkan tempat ibadah orang Samaria di 

Gunung Gerizim. Josephus mencatat bahwa tindakan ini merupakan bagian dari strategi 

Hasmonean untuk memperluas kekuasaan politik dan keagamaan Yahudi serta menegakkan 

supremasi ajaran mereka di kawasan tersebut.18 Penghancuran kuil ini tidak hanya 

menyebabkan dampak fisik yang besar, tetapi juga memperdalam ketegangan antara Yahudi 

dan Samaria dalam aspek teologis, politik, dan sosial. Orang Samaria yang kehilangan 

tempat ibadah utama mereka merasa semakin terasing dari komunitas Yahudi, sementara 

 
15 Dapot Damanik et al., “Pandangan Alkitab Tentang Toleransi,” DIDASKO: Jurnal Teologi Dan 

Pendidikan Kristen 3, no. 2 (2023): 57–71. 
16 A A Diaz Barriga Gutierrez, “The Centralization of Cult and It’s Impact on the Jewish-Samaritan 

Relation,” 2020. 
17 Josephus, “Antiquities of the Jews: Book XVIII.” 
18 Matthew Chalmers, Representations of Samaritans in Late Antique Jewish and Christian Texts 

(University of Pennsylvania, 2019). 



Radius Simanjuntak; Herbin Simanjuntak; Edison:  
Hubungan Yahudi dengan Orang Samaria: Sejarah, Konflik dan Rekonsiliasi 

Copyright© 2025; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|228 

orang Yahudi menganggap penghancuran tersebut sebagai bagian dari proses pemurnian 

keagamaan. Konflik ini terus berkembang dan memperburuk hubungan antar kedua 

kelompok hingga periode Romawi, sebagaimana tercermin dalam berbagai insiden dan 

catatan sejarah yang memperlihatkan ketidakpercayaan dan permusuhan yang mendalam 

antara keduanya.19 

Pembangunan bait suci di Gunung Gerizim secara tidak langsung menegaskan 

penolakan terhadap tempat ibadah Yahudi di Yerusalem. Pembangunan tempat ibadah oleh 

orang Samaria ini mempertajam perpecahan di antara mereka. Menurut Josephus, titik 

permulaan ketegangan antara orang Samaria dan Yahudi bermula apabila orang Samaria 

menuntut hak untuk mengambil bagian dalam pembinaan semula Bait Suci Kedua 

Yerusalem dan penyembahannya. Namun permintaan mereka ditolak oleh orang Yahudi 

dengan alasan mereka telah menerima otoritas dari otoritas Persia untuk membangun bait 

Suci. Setelah pembangunan Bait suci selesai, Yahudi memberi hak beribadah kepada orang 

Samaria, namun penawaran itu dipandang sebagai sebuah penolakan. Josephus mengatakan 

Dalam kemarahan mereka, mereka kemudian berusaha untuk mencegah pembangunan 

kembali bait suci dengan membuat aliansi dengan "bangsa Siria". Singkatnya, penolakan 

para pemimpin Yahudi dan upaya orang Samaria untuk mencegah pembangunan kembali 

Bait Suci Yerusalem, dapat dianggap sebagai awal dari ketegangan antara orang Samaria 

dan orang Yahudi. Pembangunan bait suci di Gunung-Gerizim tidaklah di catat dalam 

Alkitab, meskipun kiasan kepada gunung Gerizim dapat ditemui dalam PB dan PL. 

Bagaimanapun, pembangunan bait suci Samaria tentu saja telah menegaskan keberadaan 

orang Samaria sebagai kelompok agama. Pembangunan bait suci ini yang dipandang sebagai 

saingan bait suci di Yerusalem telah memperburuk hubungan antara Yahudi dengan orang 

Samaria. 

Periode Roma dan Pengaruh Yesus 

Ketika Kekaisaran Romawi menguasai wilayah Yudea dan Samaria pada abad 

pertama Masehi, ketegangan antara orang Yahudi dan Samaria tetap menjadi isu yang 

signifikan. Perpecahan ini tidak hanya bersifat teologis tetapi juga mencakup aspek sosial 

dan politik.20 Dalam Perjanjian Baru, konflik ini terlihat dalam berbagai narasi, termasuk 

dalam kisah percakapan Yesus dengan perempuan Samaria di sumur Yakub (Yoh. 4:4-26). 

Dalam peristiwa ini, Yesus menembus batasan sosial dan keagamaan dengan berbicara 

 
19 Fine, The Samaritans: A Biblical People. 
20 Arifianto, “Deskripsi Sejarah Konflik Horizontal Orang Yahudi Dan Samaria.” 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 7, No 2, Maret 2025 

Copyright© 2025; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|229 

secara langsung kepada seorang perempuan Samaria, yang dalam norma budaya saat itu 

dianggap tidak lazim. Tindakan ini menunjukkan pendekatan inklusif dalam ajaran-Nya, 

yang menekankan nilai kasih, keterbukaan, dan rekonsiliasi antara komunitas yang 

berseteru. Selain itu, perumpamaan tentang orang Samaria yang baik hati (Luk. 10:25-37) 

juga menggarisbawahi bagaimana Yesus menggunakan tokoh Samaria sebagai contoh moral 

yang tinggi, menantang stereotip negatif yang berkembang di kalangan orang Yahudi 

terhadap mereka. Pendekatan ini menjadi fondasi bagi gagasan rekonsiliasi yang lebih luas 

dalam konteks hubungan antaragama dan sosial hingga masa kini. Salah satu perumpamaan 

paling terkenal yang melibatkan orang Samaria adalah kisah Orang Samaria yang Baik Hati 

(Luk. 10:25-37). Dalam perumpamaan ini, Yesus menggunakan tokoh Samaria sebagai 

contoh kebaikan dan belas kasih, yang secara tidak langsung mengkritik eksklusivitas 

keagamaan orang Yahudi pada masa itu. 

Konflik dan Ketegangan dalam Sejarah 

Setelah wafatnya Raja Salomo sekitar tahun 931 SM, Kerajaan Israel terpecah 

menjadi dua: Kerajaan Israel di utara dan Kerajaan Yehuda di selatan. Ibu kota Kerajaan 

Israel kemudian didirikan di Samaria oleh Raja Omri sekitar tahun 870 SM. Wilayah ini 

menjadi pusat pemerintahan dan aktivitas keagamaan bagi kerajaan utara.21 Pada tahun 722 

SM, Kerajaan Israel ditaklukkan oleh bangsa Asyur. Sebagian besar penduduk Israel utara 

diasingkan, dan bangsa Asyur membawa masuk penduduk dari berbagai bangsa lain ke 

wilayah Samaria. Asimilasi antara sisa penduduk Israel dengan pendatang baru ini 

menghasilkan komunitas yang dikenal sebagai orang Samaria. Mereka mengembangkan 

praktik keagamaan yang menggabungkan ajaran Yahudi dengan elemen-elemen dari 

kepercayaan bangsa lain, yang menyebabkan orang Yahudi memandang mereka sebagai 

penyembah berhala. Selama periode intertestamental (antara Perjanjian Lama dan Perjanjian 

Baru), ketegangan antara Yahudi dan Samaria semakin meningkat. Pada sekitar tahun 128 

SM, Yohanes Hirkanus, pemimpin Yahudi dari dinasti Hasmonean, menghancurkan bait 

suci di Gunung Gerizim dalam upaya memperluas wilayah Yudea dan menegakkan dominasi 

keagamaan Yahudi. Tindakan ini memperparah permusuhan antara kedua komunitas.22 

Perbedaan etnis dan keagamaan menyebabkan orang Yahudi menganggap orang Samaria 

sebagai kelompok yang tidak murni secara rasial dan menyimpang dalam praktik 

 
21 Yonatan Arifianto, “Deskripsi Sejarah Konflik Horizontal Orang Yahudi Dan Samaria,” PASCA: 

Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen 16, no. 1 (2020): 33–39. 
22 Pika Idaman jernih hia and Meniati Hia, “Studi Literatur Tentang Perseteruan Antara Yahudi 

Dengan Samaria Berdasarkan Informasi Yohanes 4:9,” Jurnal Missio Cristo 6, no. 1 (2023): 53–62. 



Radius Simanjuntak; Herbin Simanjuntak; Edison:  
Hubungan Yahudi dengan Orang Samaria: Sejarah, Konflik dan Rekonsiliasi 

Copyright© 2025; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|230 

keagamaan. Sebaliknya, orang Samaria mengklaim diri sebagai keturunan asli Israel dari 

suku Efraim dan Manasye, serta memandang orang Yahudi telah menyimpang dari ajaran 

asli. Permusuhan ini tercermin dalam berbagai aspek kehidupan sosial, termasuk larangan 

interaksi dan pernikahan antara kedua kelompok.23 Meskipun konflik ini berlangsung lama, 

terdapat upaya-upaya untuk menjembatani perbedaan. Salah satu contoh penting adalah 

ajaran Yesus Kristus yang menekankan kasih dan penerimaan terhadap semua orang, 

termasuk orang Samaria. Dalam perumpamaan tentang Orang Samaria yang Baik Hati, 

Yesus mengajarkan bahwa kasih dan belas kasihan harus melampaui batas-batas etnis dan 

keagamaan. Memahami sejarah konflik antara Yahudi dan Samaria memberikan wawasan 

tentang bagaimana perbedaan budaya, etnis, dan keagamaan dapat memicu ketegangan, serta 

pentingnya dialog dan saling pengertian dalam membangun harmoni antar komunitas. 

Pandangan Orang Samaria terhadap Taurat 

Orang Samaria hanya menerima Pentateukh sebagai Alkitab mereka. Orang Samaria 

tidak menerima kitab para nabi sebagai kitab yang di ilhami oleh Allah. Hanya lima kitab 

Musa yang dianggap sebagai kitab yang di ilhami Ilahi. Orang Samaria mengklaim bahwa 

mereka adalah pengamat Taurat yang lebih setia, dan ditangan mereka penafsiran Taurat 

benar, tidak bercela dan asli. Oleh karena itu mereka mempertahankan otoritas tradisi lisan 

dalam menafsirkan Taurat. Dalam penafsiran ini penekanan sering dilakukan pada dimensi 

moralnya. Bagi orang Samaria, Taurat diterima sebagai bagian perjanjian dan ayat-ayatnya 

di salin dengan susah payah di atas perkamen dan diukir dan dijadikan sebagai penghias 

Sinagoge. Bagi Orang Samaria, Musa tidak hanya dipandang sebagai Nabi yang menerima 

wahyu dari Allah yang kepadanya Hukum Taurat diturunkan, tetapi Musa juga dipandang 

sebagai nabi terakhir yang melaluinya doa bisa di jawab. Maka Musa dipandang sebagai 

orang kepercayaan Tuhan yang kepadanya diberi kemuliaan lebih besar daripada malaikat. 

Musa juga menjadi obyek ketiga dalam iman orang Samaria. ; "seseorang yang asal-usulnya 

sering dianggap misterius, yang sekarang hidup untuk membuat perantaraan bagi saudara-

saudaranya, yang akan muncul secara efektif bagi orang-orang kudus pada akhir zaman". 

Orang Yahudi dan orang Samaria sepakat Dalam hal posisi Musa sebagai penghubung antara 

Allah dan umat-Nya, namun dalam penempatan urutan nabi, Yahudi menempatkan Musa di 

urutan pertama sedangkan orang Samaria menempatkan pada urutan terakhir.  

 
23 Albertus Purnomo, “The Strained Relation Between Samaritans and Jews in the Works of Flavius 

Josephus,” DISKURSUS-JURNAL FILSAFAT DAN TEOLOGI STF DRIYARKARA 16, no. 1 (2017): 64–90. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 7, No 2, Maret 2025 

Copyright© 2025; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|231 

Perbedaan Dasar Agama dan Teologis 

Orang Samaria mengklaim bahwa mereka adalah pemelihara iman Israel yang asli. 

Hal ini didasarkan pada pemahaman bahwa imam Eli melakukan tindakan pemberontakan 

dengan mendirikan peribadatan di Silo, dengan demikian menciptakan dua tempat suci dan 

dua imamat. Tindakan Eli menciptakan perpecahan. Orang Samaria menganggap Imam Eli 

sebagai Bidah yang kemudian dilanjutkan oleh Saul, Daud, Ezra memindahkan tempat suci 

palsu ke Yerusalem. Oleh karena itu orang Samaria tidak mengakui Yerusalem sebagai 

tempat suci beribadah kepada Yahweh. Orang Samaria bersikeras bahwa di Gerizim Yosua 

mendirikan Tabernakel Pertama. Disisi lain, orang Yahudi tidak mengakui orang Samaria 

sebagai orang Yahudi. Orang Yahudi menganggap bahwa orang Samaria tidak lagi murni 

baik dilihat dari Ras maupun dilihat dari Ibadahnya. Hal ini karena perkawinan campuran 

yang dilakukan oleh orang Samaria yang kemudian melahirkan keturunan Campuran, dan 

tentu juga dalam hal peribadatan. Bahkan lebih jauh mereka menganggap orang Samaria 

sebagai Bidah. Karena pemahaman yang demikian, orang Yahudi menolak bersentuhan 

dengan orang Samaria, tidak menggunakan mangkuk atau pinggan yang telah dipakai oleh 

orang Samaria. Bahkan orang Samaria tidak di izinkan masuk ke pelataran Bait Suci. Namun 

terlepas dari perbedaan-perbedaan itu, hal yang perlu di perhatikan adalah bahwa orang 

Samria adalah orang Israel, dan menyembah Yahwe sama seperti orang Yahudi, serta 

percaya dan memelihara Taurat Musa. Orang Samaria dan Yahudi juga sama-sama 

menantikan Mesias yang dijanjikan oleh Musa dalam Ulangan 18:15.  

Dampak Sosial Budaya dari Keretakan Hubungan Yahudi-Samaria 

Berdasarkan Sirach 50:26, sekitar tahun 200 SM, orang-orang Samaria digambarkan 

sebagai orang-orang yang bodoh yang tinggal di Sikhem.24 Hal ini jelas menggambarkan 

bahwa ada permusuhan antara Yahudi dan orang Samaria. Permusuhan itu terus berlanjut 

sampai ke zaman Yesus sebagaimana dicatat dalam Perjanjian Baru. Tentu Perjanjian Baru 

tidak mencatat secara detail dan lengkap tentang permusuhan mereka, tetapi dari beberapa 

informasi yang diungkapkan dapat ditangkap bahwa ada permusuhan yang terjadi di antara 

mereka. Dalam Yoh.4:9 misalkan dikatakan “mereka tidak saling bertegur sapa serta tidak 

bergaul antara satu dengan yang lain”. Dalam Mat.10:15 Yesus melarang murid untuk masuk 

ke kota Samaria. Hal ini dapat diartikan sebagai dampak dari Samaria yang melakukan 

kawin campur dan mendirikan peribadatan di Gerizim yang dibenci oleh Yahudi. Yonatan 

 
24 Otto Mulder, “Worship in the Restored Second Temple in Sirach 50,” Deuterocanonical and 

Cognate Literature (2017): 141. 



Radius Simanjuntak; Herbin Simanjuntak; Edison:  
Hubungan Yahudi dengan Orang Samaria: Sejarah, Konflik dan Rekonsiliasi 

Copyright© 2025; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|232 

Alex Afrianto mengatakan bahwa Bait Suci di gunung Gerizim bukanlah pusat ibadah yang 

dikehendaki oleh Tuhan. Dalam Luk.9:52, Yesus dan murid-murid-Nya dicegah untuk 

melewati kota Samaria dalam perjalanan mereka ke Yerusalem. Josephus mendukung fakta 

ini bahwa para peziarah yang melakukan perjalanan melalui kota Samaria ke kota Galilea, 

sering diserang dan ditolak aksesnya. Sementara para murid mengancam membalas dan 

hendak membakar kota itu sebagaimana dicatat dalam Lukas 9:53. Maka jelaslah bahwa 

hubungan sosial budaya antara Yahudi dan Samaria sangat dibatasi, mereka juga tidak 

diperbolehkan untuk menikah antara satu dengan yang lain. “Tidak ada pelanggaran 

hubungan manusia yang lebih dalam di dunia kontemporer daripada perseteruan orang 

Yahudi dan Samaria, dan luasnya dan kedalaman doktrin kasih Yesus tidak dapat menuntut 

tindakan yang lebih besar dari seorang Yahudi daripada menerima orang Samaria sebagai 

saudara.”  

Masa Intertestamental 

Masa Intertestamental adalah periode Sejarah antara Perjanjian Lama dan Perjanjian 

Baru yang diperkirakan berlangsung sekitar empat ratus tahun, yaitu masa setelah Ezra dan 

Nehemia pulang ke tanah mereka dan membangun kembali negeri dan kelanjutan dari zaman 

ini dikenal dengan Masa Intertestamental. Masa Intertestamental ini juga dikenal dengan 

istilah silent ages atau masa sunyi. Disebut masa sunyi karena pada masa ini setelah nabi 

Maleakhi tidak ada lagi nabi yang berbicara kepada Israel sampai kedatangan Yesus Kristus. 

Nabi Maleakhi menjadi nabi yang terakhir mendapat pewahyuan dari Allah, karena masa 

Perjanjian Lama sudah dianggap tuntas atau sudah selesai. Pembagian masa Intertestamental 

dapat dibagi ke dalam empat periode, yaitu: Masa periode Persia, masa periode Yunani, 

masa periode Yahudi, dan masa periode Romawi. Pada masa periode Romawi terjadi konflik 

antara Yahudi dan Romawi. Hal ini di picu oleh keinginan Yahudi menjadi negara yang 

Merdeka, yang bebas dari intervensi Roma. Orang-orang Yahudi tidak bisa menerima 

peraturan dan segala hukum yang berhubungan langsung dalam kehidupan bermasyarakat 

maupun kehidupan beragama. Hal ini membuat konflik berkepanjangan.  

Makedonia di bawah pimpinan Alexander Agung meruntuhkan Persia tahun 333 SM, 

dan memperluas wilayahnya, ia maju menyisir Siria dan Mesir dan Yerusalem menjadi kota 

yang menyerah kepada Makedonia. Tidak lama setelah itu tepatnya tahun 322 SM, Samaria 

memberontak. Alexander Agung mengirim penduduk baru untuk tinggal di sana sehingga 

terjadi perkawinan campuran lagi. Maka kebudayaan Yunani memberi dampak yang besar 

bagi Utara. Pemberontakan Samria ini diperkuat oleh catatan-catatan papirus yang 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 7, No 2, Maret 2025 

Copyright© 2025; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|233 

ditemukan di Gua Wadi Ed-Daliyeh sekitar 14 km utara Yerikho. Orang Samria meminta 

kepada Alexander Agung untuk merebut Samria dari Makedonia. Tetapi pada saat tiba 

Alexander di Mesir, orang Samaria membunuh gubernur Siria yang dilantik oleh 

Alexander. Kemarahan Alexander terhadap kejadian tersebut berujung pada pembinasaan 

Samaria, pembunuhan pemimpin-pemimpin kota di dalam gua tempat pelarian mereka, dan 

penempatan orang-orang Makedonia untuk mendiami kawasan tersebut.25 Pada zaman 

Hellenis (325-363 SM), Samaria membangkitkan amarah Yahudi dengan membangun 

tempat ibadah di Sikhar, dengan kepercayaan bahwa Gunung Gerizim adalah tempat yang 

ditentukan oleh Allah untuk beribadah. Pendirian ini disebabkan karena penolakan terhadap 

orang Samaria untuk masuk ke pelataran Bait suci. Orang Samaria kemudian membuat 

sistem peribadatan sendiri yang berbeda dengan Yahudi, seperti Paskah, Purim dan 

Hanukkah. Orang Samaria hanya mengakui lima kitab Musa. Semua kitab nabi-nabi mereka 

tolak.  

Hirkanus pada kurun waktu 111-107 SM pernah melakukan pengepungan terhadap 

Samaria. Kejadian pengepungan itu membuat desa-desa diratakan dengan tanah dan 

dihancurkan. Akan tetapi, Pompeius dan Gabinus kembali membangun kota tersebut dari 

reruntuhan dan diperindah oleh Raja Herodes dan selanjutnya mengubah nama kota itu 

menjadi Sebastia (Agusta) dalam usahanya merebut hati Kaisar Romawi masa itu. Di dalam 

kota itu ditempatkan enam ribu orang veteran, termasuk orang-orang Yunani. Sesudah 

Herodes meninggal, maka kota itu menjadi bagian Wilayah Arkhelaus. Dengan demikian 

dapat dilihat bahwa masa intertestamental ikut menjadi masa penajaman konflik dan naik 

turunnya hubungan domestik antara Samaria di Utara dan Yahudi di Selatan. Di dalam masa 

ini isu pokok yang terlihat adalah perbedaan di dalam kehidupan beragama dan ritual, yang 

berujung pada persaingan ibadah dan klaim atas kebenaran. Yahudi di Yerusalem merasa 

sebagai pihak yang paling murni dan mewarisi status umat pilihan. Sebaliknya, Samaria 

membangun kepercayaan yang dianggap sebagai pengejawantahan kebenaran sejati melalui 

peribadatan di Gunung Gerizim. Konflik ini tidak pernah selesai dan turun secara 

generasional, sehingga membawa narasi kebencian di antara kedua komunitas itu berasal 

dari sejarah yang Panjang.26 

 
25 J D Douglas, “Ensiklopedi Alkitab Masa Kini Jilid II MZ,” Jakarta: Yayasan Komunikasi Bina 

Kasih (2011). 
26 Onesimus Dani, Merentang Sejarah, Memaknai Kemandirian: Menjadi Gereja Bagi Sesama 

(BPK Gunung Mulia, 2009). 



Radius Simanjuntak; Herbin Simanjuntak; Edison:  
Hubungan Yahudi dengan Orang Samaria: Sejarah, Konflik dan Rekonsiliasi 

Copyright© 2025; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|234 

Usaha Rekonsiliasi dan Implikasinya 

Meskipun konflik panjang telah terjadi, ada beberapa upaya rekonsiliasi yang 

dilakukan sepanjang sejarah. Dalam ajaran Kristen, hubungan antara Yahudi dan Samaria 

sering digunakan sebagai contoh bagaimana kasih dan pengampunan dapat mengatasi 

perbedaan etnis dan agama.27 Injil menunjukkan bahwa Yesus berusaha membangun 

jembatan antara kedua kelompok, suatu pendekatan yang masih relevan hingga saat ini. Di 

era modern, hubungan antara orang Yahudi dan Samaria telah mengalami perubahan. 

Komunitas Samaria yang tersisa di Israel dan Palestina telah membangun hubungan dengan 

berbagai kelompok akademik dan keagamaan. Beberapa dialog antaragama telah dilakukan 

untuk membangun pemahaman yang lebih baik antara kedua komunitas.28 

KESIMPULAN 

Hubungan antara orang Yahudi dan Samaria telah mengalami berbagai dinamika 

yang dipengaruhi oleh faktor historis, teologis, politik, dan sosial. Sejak perpecahan 

Kerajaan Israel, konflik antara kedua kelompok terus berkembang akibat perbedaan dalam 

praktik keagamaan, tempat ibadah, dan interpretasi ajaran Musa. Peristiwa-peristiwa seperti 

penghancuran Kuil di Gunung Gerizim, penolakan partisipasi dalam pembangunan Bait Suci 

Yerusalem, serta ketegangan sosial-politik pada masa pemerintahan Romawi semakin 

memperdalam jurang perpecahan antara kedua komunitas. Namun, di tengah ketegangan 

tersebut, ajaran Yesus Kristus dalam Perjanjian Baru memberikan perspektif baru mengenai 

inklusivitas dan rekonsiliasi. Narasi seperti percakapan Yesus dengan perempuan Samaria 

di sumur Yakub dan perumpamaan Orang Samaria yang Baik Hati menunjukkan bahwa 

kasih dan penerimaan dapat mengatasi perbedaan yang telah berakar selama berabad-abad. 

Pendekatan ini menjadi landasan bagi upaya rekonsiliasi yang lebih luas, baik dalam konteks 

sejarah maupun dalam dialog antaragama di era modern. Dalam perkembangan selanjutnya, 

komunitas Samaria yang tersisa hingga saat ini telah membangun hubungan yang lebih baik 

dengan kelompok lain, termasuk dalam konteks akademik dan dialog keagamaan. Meskipun 

jumlah mereka semakin berkurang, studi mengenai hubungan Yahudi dan Samaria tetap 

menjadi refleksi penting tentang bagaimana konflik yang bersumber dari perbedaan agama 

dan etnis dapat didekati dengan sikap toleransi dan saling pengertian. Oleh karena itu, 

pemahaman terhadap sejarah hubungan kedua kelompok ini tidak hanya penting dalam 

 
27 Joseph Christ Santo, “Nilai-nilai Kemanusiaan yang Melintas Batas Keagamaan dalam Narasi 

Orang Samaria yang Baik Hati,” Manna Rafflesia 11 No. 1 (2024): 116-127 
28 Fine, The Samaritans: A Biblical People. 



Jurnal Teologi Berita Hidup, Vol 7, No 2, Maret 2025 

Copyright© 2025; Jurnal Teologi Berita Hidup, ISSN 2654-5691 (online), 2656-4904 (print)|235 

konteks akademik, tetapi juga sebagai bahan refleksi dalam membangun keharmonisan 

sosial dan keagamaan di masa kini. 

REFERENSI 

Arifianto, Yonatan Alex. “Deskripsi Sejarah Konflik Horizontal Orang Yahudi Dan 

Samaria.” PASCA : Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen 16, no. 1 

(2020): 33–39. 

Arifianto, Yonatan Alex, and Joseph Christ Santo. "Studi Deskriptif Teologis 

Pembangunan Bait Suci Orang Samaria di Gunung Gerizim." Jurnal Teologi Berita 

Hidup 3, no. 1 (2020): 66-80 

Chalmers, Matthew. Representations of Samaritans in Late Antique Jewish and Christian 

Texts. University of Pennsylvania, 2019. 

Damanik, Dapot, Michael Simanjuntak, Grace Sihombing, and Sari Mutiara Sinaga. 

“Pandangan Alkitab Tentang Toleransi.” DIDASKO: Jurnal Teologi Dan 

Pendidikan Kristen 3, no. 2 (2023): 57–71. 

Dani, Onesimus. Merentang Sejarah, Memaknai Kemandirian: Menjadi Gereja Bagi 

Sesama. BPK Gunung Mulia, 2009. 

Diaz Barriga Gutierrez, A A. “The Centralization of Cult and It’s Impact on the Jewish-

Samaritan Relation,” 2020. 

Douglas, J D. “Ensiklopedi Alkitab Masa Kini Jilid II MZ.” Jakarta: Yayasan Komunikasi 

Bina Kasih (2011). 

Fine, Steven. The Samaritans: A Biblical People. Brill, 2022. 

Flavius, Josephus. The Antiquities of the Jews. Simon and Schuster, 2023. 

Idaman jernih hia, Pika, and Meniati Hia. “Studi Literatur Tentang Perseteruan Antara 

Yahudi Dengan Samaria Berdasarkan Informasi Yohanes 4:9.” Jurnal Missio 

Cristo 6, no. 1 (2023): 53–62. 

Josephus, Flavius. “Antiquities of the Jews: Book XVIII.” Multiversum Oy, digitaalinen 

versio (1960). 

Knoppers, Gary N. Jews and Samaritans: The Origins and History of Their Early 

Relations. Oxford University Press, 2013. 

Mason, Steve. Flavius Josephus: Translation and Commentary, Volume 1B: Judean War 

2. Vol. 1. Brill, 2008. 

Mulder, Otto. “Worship in the Restored Second Temple in Sirach 50.” Deuterocanonical 

and Cognate Literature (2017): 141. 

Pakpahan, Gernaida Krisna R. “Dualisme Konsep Yom Yhwh Dalam Pengharapan 

Mesianik Nabi Zefanya.” Thronos: Jurnal Teologi Kristen 4, no. 1 (2022): 78–89. 

Pr, Viktorahadi, and R F Bhanu. “Buku Ajar Eksegese: Perjanjian Lama Sejarah.” Prodi S2 

Studi Agama-Agama UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2021. 

Purnomo, Albertus. “The Strained Relation Between Samaritans and Jews in the Works of 

Flavius Josephus.” DISKURSUS-JURNAL FILSAFAT DAN TEOLOGI STF 

DRIYARKARA 16, no. 1 (2017): 64–90. 

Santo, Joseph Christ. “Nilai-nilai Kemanusiaan yang Melintas Batas Keagamaan dalam 

Narasi Orang Samaria yang Baik Hati.” Manna Rafflesia 11 No. 1 (2024): 116-127. 

Zaluchu, Sonny Eli. “Strategi Penelitian Kualitatif Dan Kuantitatif Di Dalam Penelitian 

Agama.” Evangelikal: Jurnal Teologi Injili dan Pembinaan Warga Jemaat 4, no. 1 

(2020): 28. 

 

 


