
Teokristi 

Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani 

Vol 2, No 2, November 2022; 150-161  
e-ISSN 2797-1651 
Available at: e-journal.sttberitahidup.ac.id/index.php/jtk  
 

 

Copyright© 2022; Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani|150 

Transformasi Injil Dalam Ritus Ma’ dulang di Nosu Sebagai Keyakinan 
Bahwa Tuhan Ada dan Diresapi dalam Ciptaan-Nya 

Jumreni Tina1 

jumrenitina@gmail.com  

 

Abstract 

Not a few people think that the gospel has changed many things in various aspects, especially 

in terms of religious rites. The presence of the gospel changed the world slowly. In some 

cases evangelists suddenly change a religious belief and rite that has been inherent in the 

soul of the people, and assume that the rites they performed before are contrary to the gospel 

and will not give salvation to their adherents, even though in the course of those beliefs and 

rites have been quite a long time. One of the beliefs inherent in the community is the belief 

in Aluk to Dolo among the Nosu people which is still firmly held today and manifested 

through a Ma'dulang rite. The author uses a synthesis model approach that examines the 

transformation of the gospel into ma'dulang cultural rites. The results showed that the 

implementation of the Ma'dulang rite is a mistaken concept in theological perspective, 

because man should be fully aware that God will guarantee eternal life in the kingdom of 

heaven. The gospel is undoubtedly true, it does not need to be accompanied by cultural rites. 

Key words: Gospel; mission; culture; rite; ma'dulang; Pantheism; polytheism; media; 

digital 

Abstrak 

Tak sedikit orang yang beranggapan bahwa Injil telah hadir mengubah banyak hal dalam 

berbagai aspek, khususnya dalam hal ritus agama. Kehadiran Injil mengubah dunia secara 

perlahan. Dalam beberapa kasus penginjil tiba-tiba mengubah suatu keyakinan dan ritus 

agama yang telah melekat dalam jiwa umat, dan menganggap bahwa ritus yang mereka 

lakukan sebelumnya bertentangan dengan Injil dan tidak akan memberi keselamatan bagi 

penganutnya, meskipun dalam perjalanannya keyakinan dan ritus tersebut sudah terbilang 

cukup lama. Salah satu keyakinan yang melekat dalam diri masyarakat ialah keyakinan akan 

Aluk to Dolo di kalangan masyarakat Nosu yang hingga saat ini masih dipegang teguh dan 

diwujudkan melalu sebuah ritus Ma’dulang. Penulis menggunakan metode pendekatan 

model sintesis yang mengkaji transformasi Injil ke dalam ritus budaya Ma’dulang. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa pelaksanaan ritus Ma’dulang adalah konsep keliru dalam 

perspektif teologis, karena seharusnya manusia sadar dengan penuh bahwa Tuhan akan 

memberi jaminan hidup kekal dalam kerajaan surga. Injil tidak diragukan lagi kebenarannya, 

tidak perlu didampingi oleh ritus-ritus budaya. 

Kata-kata kunci: Injil; misi; budaya; ritus; ma’dulang; panteisme; politeisme; media; digital 

 

 
1 Institut Agama Kristen Negeri (IAKN) Toraja 

mailto:jumrenitina@gmail.com


Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani, Vol 2, No 2, November 2022 

Copyright© 2022; Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani|151 

PENDAHULUAN  

Dalam tatanan kehidupan masyarakat pada umumnya tentu setiap individu atau 

kelompok memiliki sistem kepercayaan yang berbeda. Sehingga tak heran apa bila dalam 

praktiknya juga diartikan sebagai sesuatu yang sakral. Pada dasarnya Injil dan budaya harus 

selalu berjalan bersamaan dengan budaya itu sendiri, dalam konteksnya, Injil hadir di 

tengah-tengah kearifan budaya yang ada di masyarakat untuk menyelaraskan budaya yang 

tidak sesuai dengan Firman Tuhan yang tercatat dalam kitab suci. Akan tetapi kebudayaan 

yang melekat dalam diri masyarakat primitif pada umumnya tidak dapat diubah oleh karena 

itu Injil hadir untuk mengoreksi setiap ritus budaya yang tidak sesuai dengan Iman Kristen.2 

 Seorang ahli sosiolog Karl Marx mengatakan bahwa kepercayaan atau agama hadir 

sebagai bentuk atau aksi protes terhadap perbedaan rasa, Suku yang terjadi di kalangan 

masyarakat.3 Dengan demikian dapat pula dikatakan bahwa antara sistem kepercayaan yang 

ada dalam masyarakat dengan budaya juga tak pernah lepas dari cara setiap orang memahami 

hal tersebut, sehingga Injil dan budaya merupakan sebuah satu kesatuan yang tak bisa 

dipisahkan satu dengan yang lain di mana Injil hadir untuk melengkapi setiap ritus 

kebudayaan yang ada dalam ruang lingkup masyarakat, Injil tak hanya berbicara tentang 

konsep keyakinan setiap orang tetapi juga merambah hingga pada tingkah laku setiap umat 

manusia. Hal ini ditunjukkan dengan hadirnya agama sebagai objek dalam sebuah 

kebudayaan dan aspek penyaji sesuatu yang bersifat simbolik dari hal-hal yang sifatnya 

murni.4 

 Hakikatnya, budaya bukan lagi sesuatu yang asing namun bahkan sudah menjadi 

sesuatu yang mendarah daging dalam diri semua masyarakat secara khusus mereka yang 

hidup dalam adat dan budaya yang masih sangat kental. Seiring dengan berjalannya waktu, 

semakin banyak pula yang meyakini bahwa Injil dalam juga memegang peranan penting 

dalam sebuah kebudayaan di mana Injil dapat berwujud menjadi sebuah agama yang dapat 

dijadikan acuan untuk membangun unsur kebudayaan dari budaya itu sendiri, sebuah 

kebudayaan dapat digunakan sebagai acuan agar agama memegang peranan sebagai unsur-

unsur dari kebudayaan. Dalam konteks keyakinan sebenarnya bersumber dari manusia, 

dengan kata lain bahwa agama merupakan hasil ciptaan atau karya tangan manusia. Sehingga 

tak heran jika masih banyak masyarakat yang teguh kokoh pada pendiriannya terkait 

 
2
 Agnes Heller, “Memori Budaya, Identitas Dan Masyarakat Sipil,” Jurnal Internationale Politic und 

Gesellschaft 2 (2001),34. 
3
 M.Si Haryanto Sundung DR., Sosiologi Agama Dari Klasik Hingga Postmodern (Yogyakarta, 

2016). 
4
 Thomas Dea, Sosiologi Agama (Jakarta: Rajawali, 1987), Hal 217. 



Jumreni Tina: Transformasi Injil Dalam Ritus Ma’ dulang di Nosu Sebagai Keyakinan Bahwa Tuhan Ada dan 
Diresapi dalam Ciptaan-Nya 

Copyright© 2022; Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani|152 

kepercayaan yang dianut. Salah satu keyakinan yang melekat dalam diri masyarakat ialah 

keyakinan akan Aluk to Dolo seperti halnya yang terjadi di kalangan masyarakat Nosu yang 

hingga saat ini masih berpegang teguh pada keyakinannya bahwa Tuhan itu ada dalam 

ciptaan-Nya dan diwujudkan melalu sebuah ritus Ma’dulang. 

Faktanya yang terjadi ialah masyarakat lebih dominan beranggapan bahwa budaya 

adalah pusat penyembahan dan hubungan-Nya dengan Tuhan. Demikian pula sistem 

kepercayaan yang dianut oleh masyarakat Nosu, di mana hampir sebagai besar masyarakat 

menolak mengkristen diri dan tetap pada pandangan bahwa hanya melalui ritus budaya 

tertentu mereka mengalami perjumpaan dengan Tuhan dan tetap pada sebuah keyakinan 

perihal Aluk to Dolo dan dipraktikkan melalui ritus Ma’dulang.  Secara khusus di wilayah 

Nosu, sistem kepercayaan yang dianut masyarakat hampir 90% Kristen namun tak pernah 

bisa melepaskan diri dari bingkai ritus Ma’dulang. Tujuan penulisan artikel ini adalah untuk 

memahami ritus Ma’dulang dalam perspektif teologis. 

METODE 

Pada studi ini penulis menggunakan metode pendekatan model sintesis. Model ini 

hendak mengkaji tentang transformasi Injil ke dalam ritus budaya Ma’dulang sebagai 

keyakinan bahwa Tuhan ada dan diresapi dalam ciptaan-Nya. Dengan model sintesis ini 

merupakan model pendekatan yang paling relevan sebab berusaha menghadirkan solusi 

terbaru, agar Injil dan budaya tetap sejalan dan tidak bertentangan satu dengan yang lain 

serta model sintesis juga berusaha untuk mengembangkan cara mereka yang unik dalam 

merumuskan iman. Adapun fokus penelitian ini yaitu transformasi Injil dalam Ritus 

Ma’dulang di Nosu sebagai keyakinan bahwa Tuhan ada dan diresapi dalam ciptaan-Nya. 

Bersamaan dengan hal tersebut penulis juga menggunakan metode observasi di lapangan 

pun juga metode wawancara dengan  beberapa Parengnge’Tondok untuk memperkuat setiap 

argumentasi dalam penelitian ini guna memahami secara dalam tentang ritus Ma’dulang. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pendekatan Penginjilan Dan Budaya dalam Teologi Konstektual 

Berbicara tentang Injil dan budaya keduanya merupakan satu konsep yang saling 

terikat satu dengan yang lain atau dapat pula dikatakan bahwa Injil dan budaya merupakan 

sebuah hubungan timbal balik yang tidak dapat dipisahkan sebab baik agama maupun 



Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani, Vol 2, No 2, November 2022 

Copyright© 2022; Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani|153 

budaya harus sejalan 5 Penginjilan merupakan amanat yang diberikan Yesus kepada umat-

Nya, untuk pergi kepada seluruh bangsa untuk memberitakan kabar baik tentang 

penyelamatan Allah kepada seluruh umat manusia. Kabar baik itu dimulai dari murid-murid-

Nya.6 Penginjilan harus mempertahankan kebudayaan, atau dengan kata lain seorang 

penginjil harus mampu melihat budaya sebagai partner dalam menginjil. Dalam menjelaskan 

penginjilan dengan budaya kita perlu mengkaji budaya terlebih dahulu. 

Namun beberapa pertanyaan yang tidak terpisahkan dari sejarah penginjilan adalah 

bahwa apakah umat Kristen tidak melihat sejarah misi dalam Perjanjian Lama. Bagi orang 

Kristen, sama sekali tidak ada pemisahan antara Perjanjian Lama dengan Perjanjian Baru. 

Kendatipun berdasarkan tradisi penginjilan, dapat dikatakan bahwa sejarah penginjilan 

adalah sebuah peristiwa di mana Yesus mengutus murid-murid-Nya untuk pergi ke seluruh 

dunia memberitakan kabar keselamatan (Injil Kristus). Bahkan disebutkan bahwa yang 

membedakan antara perjanjian lama dan perjanjian baru adalah tentang misi. Namun, bila 

kita mencoba menelusuri dalam konteks Perjanjian Lama, rupanya sejak dahulu orang Israel 

telah melakukan misi ketika bangsa-bangsa sekitarnya mengadakan peperangan dalam 

memperebutkan keunggulan ketika musim panas. Bangsa Israel adalah bangsa yang percaya 

bahwa Allah yang telah menyelamatkan mereka dari tangan orang Mesir. Kepercayaan 

mereka kepada Allah sering mereka sampaikan kepada bangsa sekitarnya, bahwa Allah 

adalah penyelamat mereka dari berbagai kesusahan. Bangsa Israel memerintahkan bangsa-

bangsa lain untuk beriman kepada Yahwe.7 

Penginjilan tidak hanya difokuskan kepada individu atau kelompok yang berbeda 

keyakinan, namun juga kepada orang seiman karena misi bukan hanya tentang penyebaran 

kabar keselamatan atau jalan keselamatan, tetapi juga dapat disebut sebagai praksis kasih. 

Ada semacam kepedulian yang terbalut dalam perjalanan dan upaya misi yang dilakukan. 

Tujuannya bukan hanya untuk mewartakan kabar keselamatan tetapi juga dalam upaya 

menjaga komitmen terhadap sebuah keyakinan individu atau kelompok dalam konteks 

spiritualitasnya. Ada begitu banyak tantangan yang dapat menggoyahkan iman, yang 

kemudian dianggap kegagalan misi, ketika keyakinannya terhadap Tuhan sebagai 

penyelamat menjadi goyah. Jadi, selain mewartakan jalan keselamatan, upaya misi juga 

adalah upaya untuk menjaga keutuhan iman. 

 
5
 Situmorang Jonar, Mengenal Agama Manusia, Andi. (Yogyakarta, 2017),78. 

6
 Yabes Donna, “Pendekatan Penginjilan Melalui Budaya Wor Gei Terhadap Masyarakat Desa,” 

Jurnal Teologi 2, no. 1 (2021,Hal 85). 
7
 David J Bosch, Transformasi Misi Kristen (Jakarta: BPK.Gunung Mulia, 1997),Hal 87. 



Jumreni Tina: Transformasi Injil Dalam Ritus Ma’ dulang di Nosu Sebagai Keyakinan Bahwa Tuhan Ada dan 
Diresapi dalam Ciptaan-Nya 

Copyright© 2022; Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani|154 

Salah satu sumber menjelaskan bahwa iman Kristen bahkan bersifat misioner. Ada 

sebuah kebenaran puncak yang dianggap penting secara umum. Pandangan tersebut tidak 

hanya dianut oleh agama Kristen, tetapi juga beberapa agama bahkan pandangan ideologi 

lain, di antaranya Islam dan Buddha serta pandangan ideologi Marxisme. Iman Kristen 

bukan pada sebuah pilihan, tetapi pada sebuah panggilan untuk percaya dan meyakini sebuah 

jalan keselamatan. Injil hadir menjadi kabar sukacita bagi manusia telah berusia ribuan 

tahun. Tentu dengan demikian perjalanan Injil mestinya telah menjangkau bahkan diterima 

oleh sebagian besar umat manusia. Namun, tentu dalam perjalanan atau perkembangan Injil, 

tidak cukup mudah untuk dapat diterima oleh semua kalangan apalagi pada individu atau 

sekelompok masyarakat yang telah memiliki sebuah keyakinan dalam relasinya dengan 

Tuhan. Memperhatikan hal ini, maka peran misioner sangat berpengaruh. Memberitakan 

Injil kepada kaum awam berarti berusaha menggoyahkan keyakinan mereka terhadap 

kepercayaannya, misalnya mereka yang menganut panteisme.  

Meskipun Injil telah diperkenalkan ribuan tahun yang lalu, tetapi penyebarannya ke 

berbagai sudut dunia tentu membutuhkan waktu yang sangat panjang. Para misionaris juga 

tidak menempuh perjalanan misi yang mulus melainkan diperhadapkan pada berbagai 

rintangan. Mencoba memberi misi kepada kelompok atau orang yang telah memiliki 

keyakinan secara fundamental sama halnya dengan membangunkan singa yang tidur. Maka, 

tak heran jika beberapa misionaris harus kehilangan nyawa dalam perjalanan misinya.  

Dalam konteks masyarakat Nosu, Injil resmi diterima lebih seratus tahun yang lalu, 

yaitu sekitar tahun 1913. Sebelum dikabarkannya Injil di masyarakat Nosu, masyarakat 

sudah menganut sebuah keyakinan panteisme atau Aluk to Dolo. Mereka meyakini bahwa 

Tuhan bermanifestasi pada benda-benda bumi, misalnya pohon, sungai, batu, dan lain-lain. 

Masyarakat Nosu yang menganut Aluk to Dolo tentu memiliki tradisi keagamaan sebagai 

cara mereka beribadah kepada Tuhan (dewata). Salah satu ritus tersebut adalah Ma’dulang. 

Meskipun Injil sudah diterima oleh masyarakat Nosu lebih seratus tahun yang lalu, tetapi tak 

dapat dipungkiri bahwa tradisi Aluk masih diterapkan oleh beberapa orang atau bahkan 

kelompok. Mereka yakin terhadap Injil tetapi ritual Aluk yang telah mereka lakukan secara 

turun-temurun rupanya bukan perkara mudah untuk menghilangkannya. Jadinya mereka 

menganut Kristen yang masih melakukan ritual Aluk to Dolo.  

Dalam konteks iman Kristen, tentu Aluk to Dolo yang meyakini konsep panteisme 

sangat kontradiktif dengan konsep Tuhan dalam Injil. Yohanes 14:6 Yesus berkata bahwa 

“Akulah jalan kebenaran dan hidup. Tidak ada seorang pun yang datang kepada Bapa, kalau 

tidak melalui Aku”. Jelas bahwa teks dalam Injil sinoptik tersebut kontradiktif dengan 



Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani, Vol 2, No 2, November 2022 

Copyright© 2022; Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani|155 

konsep panteisme yang menyembah Tuhan melalui pohon dan dewa-dewa. Yesus sendiri 

mengatakan bahwa untuk dapat menjangkau Allah Tritunggal yang Esa hanya melalui Yesus 

saja. Allah tidak bermanifestasi dalam ciptaan-Nya, meskipun ciptaan-Nya dianggap sebagai 

karya yang agung dari Sang pencipta. Jadi, betapa ironisnya apabila sebagian orang Kristen 

masih menjalankan ritus-ritus Aluk to Dolo. Percaya kepada Yesus berarti siap memikul 

salib lalu mengikut jalan Yesus, dan siap melakukan kehendak-Nya dan menjauhi larangan-

Nya. Persoalan yang penulis amati dalam masyarakat, berbagai ritus Aluk to Dolo masih 

dilakukan karena kurangnya pemahaman masyarakat terhadap hakikat Injil. Jadi, meskipun 

mereka mengakui menerima Injil, namun mereka hanya menerimanya begitu saja tanpa 

memahami Injil secara mendalam. Ibaratnya mereka terus-menerus mengonsumsi obat tanpa 

mengetahui manfaatnya dengan benar dan tepat. Mereka tidak memahami bahwa ternyata 

sebagian ritus yang mereka lakukan bertentangan dengan Injil. Tentu dengan hal tersebut, 

para tokoh gereja harus terus menerus mengadakan pencerahan Injil ke dalam masyarakat 

khususnya yang masih menjalankan ritus-ritus Aluk lama mereka. 

Salah satu ritus Aluk to Dolo yang masih sering dilakukan masyarakat Nosu adalah 

ritus Ma’dulang. Ritus Ma’dulang bukan hanya penyembahan atau dalam keyakinan lain 

permintaan restu kepada dewa-dewa melalui pohon-pohon, tetapi juga kepada orang tua 

yang sudah meninggal. Ritus Ma’dulang pada dasarnya adalah sebuah ritual Aluk yang 

diadakan dengan tujuan agar rencana yang hendak dilakukan mendapat restu dari orang tua 

yang telah mendahuluinya. Namun, masyarakat juga percaya terhadap adanya dewa namun 

lebih kepada konsep panteisme. Ritus Ma’dulang biasanya dilaksanakan di alam yang 

terdapat pohon, batu, atau sungai yang dianggap sebagai manifestasi Dewa atau Tuhan. 

Selain itu ritus Ma’dulang juga biasanya dilaksanakan di kuburan pada waktu-waktu 

tertentu, yaitu bersamaan dengan ritual “Mangngaro” yang juga menjadi budaya khas Nosu. 

Dalam tradisi Mangngaro yang dilaksanakan maka masyarakat biasanya mengadakan ritus 

Ma’dulang di sana, sebagai simbol penerapan kasih bahkan juga atas keyakinan mendapat 

restu dari orang-orang yang telah mendahuluinya. Dalam teknis pelaksanaannya, Ma’dulang 

tidak hanya beribadah kepada dewa, tetapi harus memotong babi di dalamnya lalu daging 

babi tersebut tidak hanya diberikan kepada orang yang masih hidup tetapi juga kepada orang 

yang sudah mati. Hingga kini, di tengah masyarakat yang mayoritas menganut agama 

Kristen, rupanya ritus Ma’dulang masih dilaksanakan sampai sekarang namun telah 

mengalami kontekstualisasi. Meskipun ritusnya masih hampir sama, namun hanya terselip 

dalam ibadah dalam keyakinan Kristen. Meskipun masyarakat masih menyebutnya sebagai 

Ma’dulang namun sebenarnya yang dilakukan adalah ibadah Kristen. 



Jumreni Tina: Transformasi Injil Dalam Ritus Ma’ dulang di Nosu Sebagai Keyakinan Bahwa Tuhan Ada dan 
Diresapi dalam Ciptaan-Nya 

Copyright© 2022; Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani|156 

Memang benar bahwa teologi selalu kontekstual dan harus kontekstual, karena 

teologi berada di tengah-tengah budaya dan berbagai tradisi dalam masyarakat. Teologi tidak 

hadir untuk memberantas segala hal yang tidak teologis, tetapi hadir sebagai perantara 

manusia dan budayanya dengan Tuhan.8 Tidak sedikit budaya leluhur yang terpelihara dalam 

masyarakat dan masih dijaga kelestariannya sampai saat ini. Belum banyak tanda yang 

mampu memprediksi bahwa ritus-ritus budaya akan hilang dalam waktu dekat; termakan 

waktu. Pandangan masyarakat terhadap ritus budaya tidak jauh beda dengan cara 

pandangnya terhadap agama, keduanya dianggap penting dan sakral dalam penentuan nasib 

di dunia. Melanggar agama dianggap kesalahan, begitu juga dengan melanggar adat yang 

dianggap sebagai perbuatan “pemali” yang harus segera ditangani karena akan berdampak 

pada kehidupan banyak orang. Namun, hal tersebut tidak sepenuhnya benar, karena dalam 

kehidupan masyarakat yang sudah menerika perkabaran Injil, seharusnya hal-hal duniawi 

termasuk di dalamnya ritus-ritus tidak terlalu dipandang seolah memandang Tuhan. Hal 

tersebut adalah tafsir yang keliru, pikiran yang masih tertinggal kuno. Menerima Injil berarti 

hidup di dalam Injil, bukan hidup dalam tradisi budaya yang dianggap sakral, seolah 

eksistensinya transendental.  

Dalam beberapa kasus, seorang tokoh agama yang mencoba menjelaskan akan 

kesalahan ritual budaya dalam perspektif kekristenan dianggap sebuah kesalahan yang 

mengancam budaya leluhur warisan nenek moyang. Seolah masyarakat yang mendengar 

arahan tokoh agama untuk seharusnya memprioritaskan doktrin agama dan meninggalkan 

secara perlahan beberapa ritus yang dianggap bertentangan dengan doktrin agama 

memandang sang tokoh agama sebagai musuh dalam masyarakat. Berdasarkan pemahaman 

penulis bahwa hal tersebut diakibatkan oleh kurangnya pemahaman masyarakat terhadap 

doktrin agama Kristen yang tentu tak terpisahkan dari faktor kurangnya pendidikan dalam 

masyarakat. Namun penyertaan Roh Kudus tentu tak terpisahkan dari perjalanan misi, 

sehingga Injil sudah dapat menjangkau berbagai belahan dunia hingga saat ini. Sejak awal 

gereja memulai perjalanan Injil, kuasa Roh kudus telah mendorong pada murid Yesus untuk 

makin semangat dalam perjalanan misi mereka.9 Tanpa kuasa Roh kudus, maka perjalanan 

misi mungkin tidak sampai ke seluruh belahan dunia karena ketakutan para misionaris dalam 

menghadapi masyarakat yang telah memiliki keyakinan, lalu diubah dengan pewartaan Injil. 

 
8
 Robert Setio, Teks Dan Konteks Teologi Lintas Budaya (Jakarta: BPK.Gunung Mulia, 2019), Hal 

113. 
9
 Daniel Sutoyo, Peran Roh Kudus Dalam Pemberitaan Injil (Jakarta: BPK.Gunung Mulia, 1998), 

Hal 74. 



Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani, Vol 2, No 2, November 2022 

Copyright© 2022; Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani|157 

Tidak mungkin semua manusia akan menerima begitu saja tanpa adanya argumen balik 

berdasarkan dalil dalam doktrin keyakinan mereka sebelumnya.  

Sejarah awal perjalanan Injil yang harus menempuh perjalanan sejauh-jauhnya untuk 

mewartakan Injil, saat ini dalam hal mewartakan Injil tidak harus lagi menempuh perjalanan 

dengan kaki, tetapi dapat dengan menggunakan transportasi, bahkan media digital juga dapat 

menjadi sarana perkabaran Injil. Secara efektivitas, tentu perkabaran Injil secara langsung 

dalam dunia nyata dan lewat media online tentu memiliki kekurangan dan kelebihannya 

masing-masing. Daniel Ronda dalam jurnalnya menuliskan bahwa manusia mestinya 

menggunakan seluruh media untuk menyebarkan nilai-nilai kekekalan.10 Persoalan antara 

agama dan budaya memang masih menjadi persoalan universal saat ini. Dalam sebuah jurnal 

disebutkan bahwa agama mempengaruhi budaya, dan budaya mempengaruhi agama.11 

Budaya hanyalah kebiasaan yang terpelihara secara turun temurun, dan apabila beberapa 

ritusnya bertentangan dengan doktrin Injil, maka seharusnya budaya tersebut ditiadakan. 

Relasi dengan Tuhan adalah hal yang sakral dan tidak ada tawar menawar di dalamnya. Injil 

tidak hadir sebagai pilihan mana bagus, tetapi hadir sebagai era baru dalam hidup manusia 

yang menyangkut pada kehidupan yang sesungguhnya dalam kekal surga Allah. Meskipun 

Injil telah diwartakan hampir ke seluruh belahan dunia, namun bukan berarti bahwa tugas 

penginjilan telah sampai kepada garis final. Berbagai upaya penginjilan masih terus 

dilakukan hingga saat ini, bahkan saat ini sebagian gereja sedang dalam pergumulan karena 

kurangnya peran kaum muda dalam perkabaran Injil. Berdasarkan hal tersebut, maka Robi 

Panggarra bersama dengan Leonard Sumule menuliskan dalam sebuah karya tulis ilmiah 

tentang pentingnya peran kaum muda dalam hal perkabaran Injil.12 

Relasi Manusia Dengan Tuhan 

Manusia berasal dari Tuhan oleh karenanya manusia harus menjalin relasi yang baik 

dengan Sebagai penciptanya, 13 Dalam tulisannya mengungkapkan argumentasi mengenai 

hubungan erat manusia dengan Tuhan melalui teori Plato yang menyebutkan bahwa tidak 

satu alasan manusia untuk mengetahui bahwa Tuhan yang menciptakannya. Bersamaan 

dengan itu Aristoteles sebagai murid dari Plato sekaligus pengagumnya menyebutkan bahwa 

 
10

 Daniel Ronda, Pemimpin dan Media: Misi Pemimpin Membawa Injil Melalui Media Digital 
11

 Daniel Ronda, “Misi Pemimpin Membawa Injil Melalui Media Digital,” Jurnal Evangelikal teologi 

injil 3, no. 2 (2019). 
12

 Roby Panggara, “Pengaruh Pelayanan Pemuda Berbasis Kontekstual Terhadap Pertumuhan Iniil,” 

Jurnal Aspirasi 3, no. 1 (2016),57. 
13

 Astu Arya Putra, “Hubungan Mausia Dengan Tuhan Menurut Plto,” Jurnal Gema Teologika 2, no. 

4 (2018), 54. 



Jumreni Tina: Transformasi Injil Dalam Ritus Ma’ dulang di Nosu Sebagai Keyakinan Bahwa Tuhan Ada dan 
Diresapi dalam Ciptaan-Nya 

Copyright© 2022; Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani|158 

manusia seutuhnya harus mencari kenyataan yang konkret untuk mencapai ciptaannya. 

Kedua tanggapan itu memang cukup berbeda namun memiliki makna yang sama yaitu 

kemudian sampai kepada Tuhan sang pencipta manusia. Kendati demikian memberikan 

kepada kita pemahaman bagai manusia harus menjalin relasi yang baik dengan Tuhan, 

melalui Injil yang telah diberitakan oleh Yesus hingga pada Injil yang diberitakan oleh 

murid-murid-Nya. 

Ketika Injil diberitakan di tengah-tengah masyarakat Toraja, kebudayaan itu masih 

tetap melekat bahkan dianggap sebagai sesuatu yang tetap utuh. Sebagai salah satu 

kebudayaan dalam masyarakat Toraja Barat yaitu Ma’dulang dalam praktiknya masih 

melakukan ritual yang dalam kekristenan dianggap tidak sesuai, namun demikian bahwa 

keyakinan Aluk to Dolo tetap melekat dalam kebudayaan tersebut.14 Seperti yang 

dikemukakan oleh Marianus Patora dalam tulisannya bahwa Aluk to Dolo memandang 

peralihan dari dunia mistis transenden sebaliknya mati merupakan peralihan ke dunia 

asalnya yaitu langit, kematian dianggapnya bukan sesuatu kesedihan yang mendalam namun 

dianggap sebagai kerinduan dari leluhurnya sehingga memanggilnya untuk di alam lain. 

Demikian prinsip ritual yang dijalani masyarakat Toraja Barat ini terkhusus Nosu. Pada 

umumnya bahwa praktik seperti ini yaitu Ma,dulang bukan merupakan lagi hal yang 

menyatakan bahwa masyarakat itu masih menganut kepercayaan Aluk to Dolo namun lebih 

mengarah diri kepada penghargaan kepada leluhur-leluhurnya.15 Menurut salah satu to 

parenngge’ di Nosu mengungkapkan bahwa dalam praktik-praktik kebudayaan Aluk to Dolo 

saat ini hanya dilakukan untuk menghargai para leluhur atau disebutnya to dolota (orang 

yang telah mendahului). Dalam perbincangan dengan beliau menyatakan bahwa tidak ada 

lagi alasan untuk tidak mengakui kekristenan dalam hidupnya. Demikian halnya dengan 

manusia hari ini bahwasanya hubungan relasi dengan Tuhan itu harus dinyatakan dalam 

bentuk apa pun. Kebebasan manusia dalam mengekspresikan keberadaan Tuhan sudah 

banyak dibicarakan. Armyn Tedy dalam tulisannya bahwa ada dua konsep ekstrem antara 

Tuhan yang Mutlak dan manusia yang memiliki kebebasan, suatu kebebasan manusia 

berasal dari Tuhan yang Mutlak, artinya bahwa manusia yang bebas dibentuk dari suatu yang 

Mutlak yaitu Tuhan, demikian halnya manusia dalam kebebasan mengekspresikan 

kebudayaan, pada dasarnya bahwa hasrat yang dimiliki manusia terkhusus manusia Toraja 

untuk tetap menjamin kebudayaan untuk tetap utuh ialah bahwa melalui budaya kebebasan 

 
14

 Marianus Patora, “Agama Dan Pelestarian Budaya Sebuah Kajian Alkitab Terhadap Alkitab Aluk 

Rambu Solo Dalam Upacara Kematian,” Jurnal Kajian Teologi 3, no. 1 (2021), 114. 
15

 Ambe’Rombe,To Parengge Nosu,2022 



Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani, Vol 2, No 2, November 2022 

Copyright© 2022; Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani|159 

manusia itu mampu diatur dalam suatu tatanan kebudayaan yang tujuan mengekspresikan 

kemutlakan dari Tuhan. 16 

Transformasi Injil ke dalam Praktik Ma’dulang (Nosu)  

 Paham Aluk to Dolo menyatakan bahwa kegiatan Ma’dulang bukan semata-semata 

berdoa kepada leluhur melainkan berusaha meresapi kehadiran Tuhan dalam kehidupan 

manusia Ma’dulang merupakan suatu kebudayaan yang masih terus dipelihara oleh 

masyarakat Nosu hingga pada saat ini. Ma’dulang pada prinsip nya merupakan pemujaan-

pemujaan kepada bombo atau dengan Bahasa lain orang yang telah mendahului (to dolota). 

Secara historis Ma’dulang dipahami sebagai bagian dari ajaran Aluk to Dolo, Aluk to Dolo 

sendiri merupakan kepercayaan atau keyakinan orang Toraja sebelum masuknya Injil ke 

dalam Toraja, 17 seperti yang dikemukakan oleh Timotius Haryono dan Attilovita dalam 

tulisannya menyatakan bahwa Aluk to Dolo merupakan agama leluhur yang mempengaruhi 

pandangan hidup bagi orang Toraja. Praktik Ma’dulang pun dilakukan dalam waktu tertentu 

seperti ketika dalam suatu wilayah akan diadakan pernikahan namun di satu sisi ada orang 

meninggal (di Pandan), Sebelum melaksanakan pernikahan terlebih dahulu harus 

melaksanakan ritual di tempat orang mati dengan membawa satu ekor babi, itulah disebut 

sebagai Ma’dulang. Ritus Ma’dulang ini biasa diadakan dalam waktu dan bulan tertentu 

sesuai kebutuhan, praktik sering kali memicu perdebatan dari pemuka agama Karena 

menganggap ritus ini tidak sesuai dengan ajaran dengan kekristenan, namun hingga pada 

saat ini tetap dipertahankan sebagai suatu budaya yang harus dikembangkan. Menurut Itung 

salah satu tokoh masyarakat menyatakan bahwa ketika semua masyarakat Nosu menganut 

kekristenan atau tidak ada lagi yang meyakini Aluk to Dolo maka secara tidak langsung 

banyak kebudayaan yang berasal dari Aluk to Dolo akan punah secara tidak langsung atau 

kemungkinan bisa berubah cara pemujaannya demikian bahwa kehadiran Injil di Nosu 

beberapa ratus tahun yang lalu mampu mengubah dengan cepat keyakinan Aluk to Dolo 

beralih kepada kekristenan.18  

 Pada dasarnya, manusia tidak berdaya menghadapi penghukuman Allah kepada 

manusia, ketidakberdayaan manusia dalam menghadapi penghukuman dari Allah 

mengharuskan manusia dilahirkan kembali dengan melalui Injil yang diberitakan ditengah-

 
16

 Army Tedy, “Tuhan Dan Manusia,” Jurnal Gema Teologika 3, no. 11 (2019). 
17

 Timotius Haryono, “Model Kabar Keselamatan Kepada Aluk to Dolo Di Tana Toraja,” jurnal Teologi 

Sistematika 1, no. 1 (2021). 
18

 David Eko Setiawan,Dampak injil Bagi Transformasi Spiritual dan Sosial,Jurnal Teologi dan Pendidikan 

Kristiani Kontekstual,2019,hal 6 



Jumreni Tina: Transformasi Injil Dalam Ritus Ma’ dulang di Nosu Sebagai Keyakinan Bahwa Tuhan Ada dan 
Diresapi dalam Ciptaan-Nya 

Copyright© 2022; Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani|160 

tengah dunia. Selama ini manusia telah hidup selama ratusan tahun dalam keyakinan yang 

lain bahwa dewa-dewa bahkan roh-roh orang mati cukup mampu untuk memelihara dan 

menjamin kehidupan manusia ke arah yang lebih baik. Dengan demikian, menjadi tugas 

utama penginjil untuk membenahi segala kesalahpahaman manusia sebelumnya. Injil adalah 

jalan kepada Tuhan, dan Tuhan adalah keselamatan. Kehidupan manusia di dunia beserta 

budaya yang dianut sifatnya fana, dan yang mampu memberi dan menjamin kehidupan kekal 

adalah warta keselamatan yaitu Injil di dalam Yesus Kristus. Jadi, ritus Ma’dulang dilihat 

dari sudut pandang teologi adalah cara penyembahan kuno yang keliru, yang hampir sama 

dengan konsep penyembahan panteisme. Di dalam ritus Ma’dulang, manusia mengharapkan 

kesejahteraan, kesuksesan yang akan diberikan oleh dewa-dewa dan roh orang yang sudah 

meninggal. Jelas konsep tersebut adalah konsep keliru dalam perspektif teologis, karena 

seharusnya manusia sadar dengan penuh bahwa Tuhan akan memberi jaminan hidup kekal 

dalam kerajaan surga. Injil tidak diragukan lagi kebenarannya, tidak perlu didampingi oleh 

ritus-ritus budaya. 

KESIMPULAN 

Meski Injil telah hadir membawa perubahan di masyarakat Nosu ratusan tahun yang 

lalu, namun realitasnya hingga saat ini Injil dan budaya masih berjalan beriringan. Pada 

realitasnya, ternyata kehadiran Injil tidak sepenuhnya mengubah seluruh tatanan hidup 

masyarakat, terkhusus dalam konteks penyembahan. Meski Injil telah diterima dengan baik 

oleh masyarakat, namun rupanya masyarakat tidak mengikhlaskan begitu saja apabila ritus-

ritus budaya mereka tergeser oleh doktrin-doktrin yang terkandung dalam Injil.  

Berbagai upaya penginjilan telah dilakukan selama ratusan tahun lamanya, kepada 

setiap generasi, Namun dalam realitasnya hingga kini ritus budaya juga menjadi sesuatu 

yang seharusnya diwariskan kepada setiap generasi dengan maksud agar kita hidup tetap 

mengingat sejarah. Tak mudah bagi para misionaris atau tokoh-tokoh gereja untuk secara 

instan untuk menghentikan konsep politeisme yang diakibatkan oleh pandangan keliru 

masyarakat lewat ritus-ritus Aluk to Dolo yang terus terpelihara dalam masyarakat Nosu. 

REFERENSI 

Agnes Heller. “Memori Budaya, Identitas Dan Masyarakat Sipil.” Jurnal Internationale 

Politic und Gesellschaft 2 (2001). 

Bosch, David J. Transformasi Misi Kristen. Jakarta: BPK.Gunung Mulia, 1997. 

Dea, Thomas. Sosiologi Agama. Jakarta: Rajawali, 1987. 

Donna, Yabes. “Pendekatan Penginjilan Melalui Budaya Wor Gei Terhadap Masyarakat 

Desa.” Jurnal Teologi 2, no. 1 (2021). 



Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani, Vol 2, No 2, November 2022 

Copyright© 2022; Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani|161 

DR., M.Si Haryanto Sundung. Sosiologi Agama Dari Klasik Hingga Postmodern. 

Yogyakarta, 2016. 

Haryono, Timotius. “Model Kabar Keselamatan Kepada Aluk to Dolo Di Tana Toraja.” 

jurnal Teologi Sistematika 1, no. 1 (2021). 

Jonar, Situmorang. Mengenal Agama Manusia. Andi. Yogyakarta, 2017. 

Panggara, Roby. “Pengaruh Pelayanan Pemuda Berbasis Kontekstual Terhadap 

Pertumuhan Iniil.” Jurnal Aspirasi 3, no. 1 (2016). 

Patora, Marianus. “Agama Dan Pelestarian Budaya Sebuah Kajian Alkitab Terhadap 

Alkitab Aluk Rambu Solo Dalam Upacara Kematian.” Jurnal Kajian Teologi 3, no. 

1 (2021). 

Putra, Astu Arya. “Hubungan Mausia Dengan Tuhan Menurut Plto.” Jurnal Gema 

Teologika 2, no. 4 (2018). 

Ronda, Daniel. “Misi Pemimpin Membawa Injil Melalui Media Digital.” Jurnal 

Evangelikal teologi injil 3, no. 2 (2019). 

Setio, Robert. Teks Dan Konteks Teologi Lintas Budaya. Jakarta: BPK.Gunung Mulia, 

2019. 

Sutoyo, Daniel. Peran Roh Kudus Dalam Pemberitaan Injil. Jakarta: BPK.Gunung Mulia, 

1998. 

Tedy, Army. “Tuhan Dan Manusia.” Jurnal Gema Teologika 3, no. 11 (2019). 

 

 


