TEOKRISTI

JURNAL TEOLOGI KONTEKSTUAL DAN PELAYANAN KRISTIANI
Vol 2, No 2, November 2022; 150-161

e-ISSN 2797-1651

Available at: e-journal sttberitahidup.ac.id/index.php/jtk

TEOKRISTI

Transformasi Injil Dalam Ritus Ma’ dulang di Nosu Sebagai Keyakinan
Bahwa Tuhan Ada dan Diresapi dalam Ciptaan-Nya

Jumreni Tinal
jumrenitina@gmail.com

Abstract

Not a few people think that the gospel has changed many things in various aspects, especially
in terms of religious rites. The presence of the gospel changed the world slowly. In some
cases evangelists suddenly change a religious belief and rite that has been inherent in the
soul of the people, and assume that the rites they performed before are contrary to the gospel
and will not give salvation to their adherents, even though in the course of those beliefs and
rites have been quite a long time. One of the beliefs inherent in the community is the belief
in Aluk to Dolo among the Nosu people which is still firmly held today and manifested
through a Ma'dulang rite. The author uses a synthesis model approach that examines the
transformation of the gospel into ma'dulang cultural rites. The results showed that the
implementation of the Ma'dulang rite is a mistaken concept in theological perspective,
because man should be fully aware that God will guarantee eternal life in the kingdom of
heaven. The gospel is undoubtedly true, it does not need to be accompanied by cultural rites.

Key words: Gospel; mission; culture; rite; ma'dulang; Pantheism; polytheism; media;
digital

Abstrak

Tak sedikit orang yang beranggapan bahwa Injil telah hadir mengubah banyak hal dalam
berbagai aspek, khususnya dalam hal ritus agama. Kehadiran Injil mengubah dunia secara
perlahan. Dalam beberapa kasus penginjil tiba-tiba mengubah suatu keyakinan dan ritus
agama yang telah melekat dalam jiwa umat, dan menganggap bahwa ritus yang mereka
lakukan sebelumnya bertentangan dengan Injil dan tidak akan memberi keselamatan bagi
penganutnya, meskipun dalam perjalanannya keyakinan dan ritus tersebut sudah terbilang
cukup lama. Salah satu keyakinan yang melekat dalam diri masyarakat ialah keyakinan akan
Aluk to Dolo di kalangan masyarakat Nosu yang hingga saat ini masih dipegang teguh dan
diwujudkan melalu sebuah ritus Ma’dulang. Penulis menggunakan metode pendekatan
model sintesis yang mengkaji transformasi Injil ke dalam ritus budaya Ma’dulang. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa pelaksanaan ritus Ma’dulang adalah konsep keliru dalam
perspektif teologis, karena seharusnya manusia sadar dengan penuh bahwa Tuhan akan
memberi jaminan hidup kekal dalam kerajaan surga. Injil tidak diragukan lagi kebenarannya,
tidak perlu didampingi oleh ritus-ritus budaya.

Kata-kata kunci: Injil; misi; budaya; ritus; ma’dulang; panteisme; politeisme; media; digital

! Institut Agama Kristen Negeri (IAKN) Toraja

Copyright© 2022; Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani | 150


mailto:jumrenitina@gmail.com

Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani, Vol 2, No 2, November 2022

PENDAHULUAN

Dalam tatanan kehidupan masyarakat pada umumnya tentu setiap individu atau
kelompok memiliki sistem kepercayaan yang berbeda. Sehingga tak heran apa bila dalam
praktiknya juga diartikan sebagai sesuatu yang sakral. Pada dasarnya Injil dan budaya harus
selalu berjalan bersamaan dengan budaya itu sendiri, dalam konteksnya, Injil hadir di
tengah-tengah kearifan budaya yang ada di masyarakat untuk menyelaraskan budaya yang
tidak sesuai dengan Firman Tuhan yang tercatat dalam kitab suci. Akan tetapi kebudayaan
yang melekat dalam diri masyarakat primitif pada umumnya tidak dapat diubah oleh karena
itu Injil hadir untuk mengoreksi setiap ritus budaya yang tidak sesuai dengan Iman Kristen.?

Seorang ahli sosiolog Karl Marx mengatakan bahwa kepercayaan atau agama hadir
sebagai bentuk atau aksi protes terhadap perbedaan rasa, Suku yang terjadi di kalangan
masyarakat.> Dengan demikian dapat pula dikatakan bahwa antara sistem kepercayaan yang
ada dalam masyarakat dengan budaya juga tak pernah lepas dari cara setiap orang memahami
hal tersebut, sehingga Injil dan budaya merupakan sebuah satu kesatuan yang tak bisa
dipisahkan satu dengan yang lain di mana Injil hadir untuk melengkapi setiap ritus
kebudayaan yang ada dalam ruang lingkup masyarakat, Injil tak hanya berbicara tentang
konsep keyakinan setiap orang tetapi juga merambah hingga pada tingkah laku setiap umat
manusia. Hal ini ditunjukkan dengan hadirnya agama sebagai objek dalam sebuah
kebudayaan dan aspek penyaji sesuatu yang bersifat simbolik dari hal-hal yang sifatnya
murni.*

Hakikatnya, budaya bukan lagi sesuatu yang asing namun bahkan sudah menjadi
sesuatu yang mendarah daging dalam diri semua masyarakat secara khusus mereka yang
hidup dalam adat dan budaya yang masih sangat kental. Seiring dengan berjalannya waktu,
semakin banyak pula yang meyakini bahwa Injil dalam juga memegang peranan penting
dalam sebuah kebudayaan di mana Injil dapat berwujud menjadi sebuah agama yang dapat
dijadikan acuan untuk membangun unsur kebudayaan dari budaya itu sendiri, sebuah
kebudayaan dapat digunakan sebagai acuan agar agama memegang peranan sebagai unsur-
unsur dari kebudayaan. Dalam konteks keyakinan sebenarnya bersumber dari manusia,
dengan kata lain bahwa agama merupakan hasil ciptaan atau karya tangan manusia. Sehingga

tak heran jika masih banyak masyarakat yang teguh kokoh pada pendiriannya terkait

2 Agnes Heller, “Memori Budaya, Identitas Dan Masyarakat Sipil,” Jurnal Internationale Politic und
Gesellschaft 2 (2001),34.

3 M.si Haryanto Sundung DR., Sosiologi Agama Dari Klasik Hingga Postmodern (Yogyakarta,
2016).

4 Thomas Dea, Sosiologi Agama (Jakarta: Rajawali, 1987), Hal 217.

Copyright© 2022; Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani| 151



Jumreni Tina: Transformasi Injil Dalam Ritus Ma’ dulang di Nosu Sebagai Keyakinan Bahwa Tuhan Ada dan
Diresapi dalam Ciptaan-Nya

kepercayaan yang dianut. Salah satu keyakinan yang melekat dalam diri masyarakat ialah
keyakinan akan Aluk to Dolo seperti halnya yang terjadi di kalangan masyarakat Nosu yang
hingga saat ini masih berpegang teguh pada keyakinannya bahwa Tuhan itu ada dalam
ciptaan-Nya dan diwujudkan melalu sebuah ritus Ma’dulang.

Faktanya yang terjadi ialah masyarakat lebih dominan beranggapan bahwa budaya
adalah pusat penyembahan dan hubungan-Nya dengan Tuhan. Demikian pula sistem
kepercayaan yang dianut oleh masyarakat Nosu, di mana hampir sebagai besar masyarakat
menolak mengkristen diri dan tetap pada pandangan bahwa hanya melalui ritus budaya
tertentu mereka mengalami perjumpaan dengan Tuhan dan tetap pada sebuah keyakinan
perihal Aluk to Dolo dan dipraktikkan melalui ritus Ma’dulang. Secara khusus di wilayah
Nosu, sistem kepercayaan yang dianut masyarakat hampir 90% Kristen namun tak pernah
bisa melepaskan diri dari bingkai ritus Ma’dulang. Tujuan penulisan artikel ini adalah untuk

memahami ritus Ma’dulang dalam perspektif teologis.

METODE

Pada studi ini penulis menggunakan metode pendekatan model sintesis. Model ini
hendak mengkaji tentang transformasi Injil ke dalam ritus budaya Ma’dulang sebagai
keyakinan bahwa Tuhan ada dan diresapi dalam ciptaan-Nya. Dengan model sintesis ini
merupakan model pendekatan yang paling relevan sebab berusaha menghadirkan solusi
terbaru, agar Injil dan budaya tetap sejalan dan tidak bertentangan satu dengan yang lain
serta model sintesis juga berusaha untuk mengembangkan cara mereka yang unik dalam
merumuskan iman. Adapun fokus penelitian ini yaitu transformasi Injil dalam Ritus
Ma’dulang di Nosu sebagai keyakinan bahwa Tuhan ada dan diresapi dalam ciptaan-Nya.
Bersamaan dengan hal tersebut penulis juga menggunakan metode observasi di lapangan
pun juga metode wawancara dengan beberapa Parengnge ' Tondok untuk memperkuat setiap

argumentasi dalam penelitian ini guna memahami secara dalam tentang ritus Ma’dulang.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pendekatan Penginjilan Dan Budaya dalam Teologi Konstektual
Berbicara tentang Injil dan budaya keduanya merupakan satu konsep yang saling
terikat satu dengan yang lain atau dapat pula dikatakan bahwa Injil dan budaya merupakan

sebuah hubungan timbal balik yang tidak dapat dipisahkan sebab baik agama maupun

Copyright© 2022; Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani| 152



Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani, Vol 2, No 2, November 2022

budaya harus sejalan ® Penginjilan merupakan amanat yang diberikan Yesus kepada umat-
Nya, untuk pergi kepada seluruh bangsa untuk memberitakan kabar baik tentang
penyelamatan Allah kepada seluruh umat manusia. Kabar baik itu dimulai dari murid-murid-
Nya.® Penginjilan harus mempertahankan kebudayaan, atau dengan kata lain seorang
penginjil harus mampu melihat budaya sebagai partner dalam menginjil. Dalam menjelaskan
penginjilan dengan budaya kita perlu mengkaji budaya terlebih dahulu.

Namun beberapa pertanyaan yang tidak terpisahkan dari sejarah penginjilan adalah
bahwa apakah umat Kristen tidak melihat sejarah misi dalam Perjanjian Lama. Bagi orang
Kristen, sama sekali tidak ada pemisahan antara Perjanjian Lama dengan Perjanjian Baru.
Kendatipun berdasarkan tradisi penginjilan, dapat dikatakan bahwa sejarah penginjilan
adalah sebuah peristiwa di mana Yesus mengutus murid-murid-Nya untuk pergi ke seluruh
dunia memberitakan kabar keselamatan (Injil Kristus). Bahkan disebutkan bahwa yang
membedakan antara perjanjian lama dan perjanjian baru adalah tentang misi. Namun, bila
kita mencoba menelusuri dalam konteks Perjanjian Lama, rupanya sejak dahulu orang Israel
telah melakukan misi ketika bangsa-bangsa sekitarnya mengadakan peperangan dalam
memperebutkan keunggulan ketika musim panas. Bangsa Israel adalah bangsa yang percaya
bahwa Allah yang telah menyelamatkan mereka dari tangan orang Mesir. Kepercayaan
mereka kepada Allah sering mereka sampaikan kepada bangsa sekitarnya, bahwa Allah
adalah penyelamat mereka dari berbagai kesusahan. Bangsa Israel memerintahkan bangsa-
bangsa lain untuk beriman kepada Yahwe.’

Penginjilan tidak hanya difokuskan kepada individu atau kelompok yang berbeda
keyakinan, namun juga kepada orang seiman karena misi bukan hanya tentang penyebaran
kabar keselamatan atau jalan keselamatan, tetapi juga dapat disebut sebagai praksis kasih.
Ada semacam kepedulian yang terbalut dalam perjalanan dan upaya misi yang dilakukan.
Tujuannya bukan hanya untuk mewartakan kabar keselamatan tetapi juga dalam upaya
menjaga komitmen terhadap sebuah keyakinan individu atau kelompok dalam konteks
spiritualitasnya. Ada begitu banyak tantangan yang dapat menggoyahkan iman, yang
kemudian dianggap kegagalan misi, ketika keyakinannya terhadap Tuhan sebagai
penyelamat menjadi goyah. Jadi, selain mewartakan jalan keselamatan, upaya misi juga

adalah upaya untuk menjaga keutuhan iman.

5 Situmorang Jonar, Mengenal Agama Manusia, Andi. (Yogyakarta, 2017),78.

6 Yabes Donna, “Pendekatan Penginjilan Melalui Budaya Wor Gei Terhadap Masyarakat Desa,”
Jurnal Teologi 2, no. 1 (2021,Hal 85).
" David J Bosch, Transformasi Misi Kristen (Jakarta: BPK.Gunung Mulia, 1997),Hal 87.

Copyright© 2022; Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani|153



Jumreni Tina: Transformasi Injil Dalam Ritus Ma’ dulang di Nosu Sebagai Keyakinan Bahwa Tuhan Ada dan
Diresapi dalam Ciptaan-Nya

Salah satu sumber menjelaskan bahwa iman Kristen bahkan bersifat misioner. Ada
sebuah kebenaran puncak yang dianggap penting secara umum. Pandangan tersebut tidak
hanya dianut oleh agama Kristen, tetapi juga beberapa agama bahkan pandangan ideologi
lain, di antaranya Islam dan Buddha serta pandangan ideologi Marxisme. Iman Kristen
bukan pada sebuah pilihan, tetapi pada sebuah panggilan untuk percaya dan meyakini sebuah
jalan keselamatan. Injil hadir menjadi kabar sukacita bagi manusia telah berusia ribuan
tahun. Tentu dengan demikian perjalanan Injil mestinya telah menjangkau bahkan diterima
oleh sebagian besar umat manusia. Namun, tentu dalam perjalanan atau perkembangan Injil,
tidak cukup mudah untuk dapat diterima oleh semua kalangan apalagi pada individu atau
sekelompok masyarakat yang telah memiliki sebuah keyakinan dalam relasinya dengan
Tuhan. Memperhatikan hal ini, maka peran misioner sangat berpengaruh. Memberitakan
Injil kepada kaum awam berarti berusaha menggoyahkan keyakinan mereka terhadap
kepercayaannya, misalnya mereka yang menganut panteisme.

Meskipun Injil telah diperkenalkan ribuan tahun yang lalu, tetapi penyebarannya ke
berbagai sudut dunia tentu membutuhkan waktu yang sangat panjang. Para misionaris juga
tidak menempuh perjalanan misi yang mulus melainkan diperhadapkan pada berbagai
rintangan. Mencoba memberi misi kepada kelompok atau orang yang telah memiliki
keyakinan secara fundamental sama halnya dengan membangunkan singa yang tidur. Maka,
tak heran jika beberapa misionaris harus kehilangan nyawa dalam perjalanan misinya.

Dalam konteks masyarakat Nosu, Injil resmi diterima lebih seratus tahun yang lalu,
yaitu sekitar tahun 1913. Sebelum dikabarkannya Injil di masyarakat Nosu, masyarakat
sudah menganut sebuah keyakinan panteisme atau Aluk to Dolo. Mereka meyakini bahwa
Tuhan bermanifestasi pada benda-benda bumi, misalnya pohon, sungai, batu, dan lain-lain.
Masyarakat Nosu yang menganut Aluk to Dolo tentu memiliki tradisi keagamaan sebagai
cara mereka beribadah kepada Tuhan (dewata). Salah satu ritus tersebut adalah Ma’dulang.
Meskipun Injil sudah diterima oleh masyarakat Nosu lebih seratus tahun yang lalu, tetapi tak
dapat dipungkiri bahwa tradisi Aluk masih diterapkan oleh beberapa orang atau bahkan
kelompok. Mereka yakin terhadap Injil tetapi ritual Aluk yang telah mereka lakukan secara
turun-temurun rupanya bukan perkara mudah untuk menghilangkannya. Jadinya mereka
menganut Kristen yang masih melakukan ritual Aluk to Dolo.

Dalam konteks iman Kristen, tentu Aluk to Dolo yang meyakini konsep panteisme
sangat kontradiktif dengan konsep Tuhan dalam Injil. Yohanes 14:6 Yesus berkata bahwa
“Akulah jalan kebenaran dan hidup. Tidak ada seorang pun yang datang kepada Bapa, kalau
tidak melalui Aku”. Jelas bahwa teks dalam Injil sinoptik tersebut kontradiktif dengan

Copyright© 2022; Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani| 154



Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani, Vol 2, No 2, November 2022

konsep panteisme yang menyembah Tuhan melalui pohon dan dewa-dewa. Yesus sendiri
mengatakan bahwa untuk dapat menjangkau Allah Tritunggal yang Esa hanya melalui Yesus
saja. Allah tidak bermanifestasi dalam ciptaan-Nya, meskipun ciptaan-Nya dianggap sebagai
karya yang agung dari Sang pencipta. Jadi, betapa ironisnya apabila sebagian orang Kristen
masih menjalankan ritus-ritus Aluk to Dolo. Percaya kepada Yesus berarti siap memikul
salib lalu mengikut jalan Yesus, dan siap melakukan kehendak-Nya dan menjauhi larangan-
Nya. Persoalan yang penulis amati dalam masyarakat, berbagai ritus Aluk to Dolo masih
dilakukan karena kurangnya pemahaman masyarakat terhadap hakikat Injil. Jadi, meskipun
mereka mengakui menerima Injil, namun mereka hanya menerimanya begitu saja tanpa
memahami Injil secara mendalam. Ibaratnya mereka terus-menerus mengonsumsi obat tanpa
mengetahui manfaatnya dengan benar dan tepat. Mereka tidak memahami bahwa ternyata
sebagian ritus yang mereka lakukan bertentangan dengan Injil. Tentu dengan hal tersebut,
para tokoh gereja harus terus menerus mengadakan pencerahan Injil ke dalam masyarakat
khususnya yang masih menjalankan ritus-ritus Aluk lama mereka.

Salah satu ritus Aluk to Dolo yang masih sering dilakukan masyarakat Nosu adalah
ritus Ma’dulang. Ritus Ma’dulang bukan hanya penyembahan atau dalam keyakinan lain
permintaan restu kepada dewa-dewa melalui pohon-pohon, tetapi juga kepada orang tua
yang sudah meninggal. Ritus Ma’dulang pada dasarnya adalah sebuah ritual Aluk yang
diadakan dengan tujuan agar rencana yang hendak dilakukan mendapat restu dari orang tua
yang telah mendahuluinya. Namun, masyarakat juga percaya terhadap adanya dewa namun
lebih kepada konsep panteisme. Ritus Ma’dulang biasanya dilaksanakan di alam yang
terdapat pohon, batu, atau sungai yang dianggap sebagai manifestasi Dewa atau Tuhan.
Selain itu ritus Ma’dulang juga biasanya dilaksanakan di kuburan pada waktu-waktu
tertentu, yaitu bersamaan dengan ritual “Mangngaro” yang juga menjadi budaya khas Nosu.
Dalam tradisi Mangngaro yang dilaksanakan maka masyarakat biasanya mengadakan ritus
Ma’dulang di sana, sebagai simbol penerapan kasih bahkan juga atas keyakinan mendapat
restu dari orang-orang yang telah mendahuluinya. Dalam teknis pelaksanaannya, Ma’dulang
tidak hanya beribadah kepada dewa, tetapi harus memotong babi di dalamnya lalu daging
babi tersebut tidak hanya diberikan kepada orang yang masih hidup tetapi juga kepada orang
yang sudah mati. Hingga Kini, di tengah masyarakat yang mayoritas menganut agama
Kristen, rupanya ritus Ma’dulang masih dilaksanakan sampai sekarang namun telah
mengalami kontekstualisasi. Meskipun ritusnya masih hampir sama, namun hanya terselip
dalam ibadah dalam keyakinan Kristen. Meskipun masyarakat masih menyebutnya sebagai

Ma’dulang namun sebenarnya yang dilakukan adalah ibadah Kristen.

Copyright© 2022; Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani| 155



Jumreni Tina: Transformasi Injil Dalam Ritus Ma’ dulang di Nosu Sebagai Keyakinan Bahwa Tuhan Ada dan
Diresapi dalam Ciptaan-Nya

Memang benar bahwa teologi selalu kontekstual dan harus kontekstual, karena
teologi berada di tengah-tengah budaya dan berbagai tradisi dalam masyarakat. Teologi tidak
hadir untuk memberantas segala hal yang tidak teologis, tetapi hadir sebagai perantara
manusia dan budayanya dengan Tuhan.® Tidak sedikit budaya leluhur yang terpelihara dalam
masyarakat dan masih dijaga kelestariannya sampai saat ini. Belum banyak tanda yang
mampu memprediksi bahwa ritus-ritus budaya akan hilang dalam waktu dekat; termakan
waktu. Pandangan masyarakat terhadap ritus budaya tidak jauh beda dengan cara
pandangnya terhadap agama, keduanya dianggap penting dan sakral dalam penentuan nasib
di dunia. Melanggar agama dianggap kesalahan, begitu juga dengan melanggar adat yang
dianggap sebagai perbuatan “pemali” yang harus segera ditangani karena akan berdampak
pada kehidupan banyak orang. Namun, hal tersebut tidak sepenuhnya benar, karena dalam
kehidupan masyarakat yang sudah menerika perkabaran Injil, seharusnya hal-hal duniawi
termasuk di dalamnya ritus-ritus tidak terlalu dipandang seolah memandang Tuhan. Hal
tersebut adalah tafsir yang keliru, pikiran yang masih tertinggal kuno. Menerima Injil berarti
hidup di dalam Injil, bukan hidup dalam tradisi budaya yang dianggap sakral, seolah
eksistensinya transendental.

Dalam beberapa kasus, seorang tokoh agama yang mencoba menjelaskan akan
kesalahan ritual budaya dalam perspektif kekristenan dianggap sebuah kesalahan yang
mengancam budaya leluhur warisan nenek moyang. Seolah masyarakat yang mendengar
arahan tokoh agama untuk seharusnya memprioritaskan doktrin agama dan meninggalkan
secara perlahan beberapa ritus yang dianggap bertentangan dengan doktrin agama
memandang sang tokoh agama sebagai musuh dalam masyarakat. Berdasarkan pemahaman
penulis bahwa hal tersebut diakibatkan oleh kurangnya pemahaman masyarakat terhadap
doktrin agama Kristen yang tentu tak terpisahkan dari faktor kurangnya pendidikan dalam
masyarakat. Namun penyertaan Roh Kudus tentu tak terpisahkan dari perjalanan misi,
sehingga Injil sudah dapat menjangkau berbagai belahan dunia hingga saat ini. Sejak awal
gereja memulai perjalanan Injil, kuasa Roh kudus telah mendorong pada murid Yesus untuk
makin semangat dalam perjalanan misi mereka.® Tanpa kuasa Roh kudus, maka perjalanan
misi mungkin tidak sampai ke seluruh belahan dunia karena ketakutan para misionaris dalam

menghadapi masyarakat yang telah memiliki keyakinan, lalu diubah dengan pewartaan Injil.

8 Robert Setio, Teks Dan Konteks Teologi Lintas Budaya (Jakarta: BPK.Gunung Mulia, 2019), Hal
113.

° Daniel Sutoyo, Peran Roh Kudus Dalam Pemberitaan Injil (Jakarta: BPK.Gunung Mulia, 1998),
Hal 74.

Copyright© 2022; Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani| 156



Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani, Vol 2, No 2, November 2022

Tidak mungkin semua manusia akan menerima begitu saja tanpa adanya argumen balik
berdasarkan dalil dalam doktrin keyakinan mereka sebelumnya.

Sejarah awal perjalanan Injil yang harus menempuh perjalanan sejauh-jauhnya untuk
mewartakan Injil, saat ini dalam hal mewartakan Injil tidak harus lagi menempuh perjalanan
dengan kaki, tetapi dapat dengan menggunakan transportasi, bahkan media digital juga dapat
menjadi sarana perkabaran Injil. Secara efektivitas, tentu perkabaran Injil secara langsung
dalam dunia nyata dan lewat media online tentu memiliki kekurangan dan kelebihannya
masing-masing. Daniel Ronda dalam jurnalnya menuliskan bahwa manusia mestinya
menggunakan seluruh media untuk menyebarkan nilai-nilai kekekalan.!® Persoalan antara
agama dan budaya memang masih menjadi persoalan universal saat ini. Dalam sebuah jurnal
disebutkan bahwa agama mempengaruhi budaya, dan budaya mempengaruhi agama.!
Budaya hanyalah kebiasaan yang terpelihara secara turun temurun, dan apabila beberapa
ritusnya bertentangan dengan doktrin Injil, maka seharusnya budaya tersebut ditiadakan.
Relasi dengan Tuhan adalah hal yang sakral dan tidak ada tawar menawar di dalamnya. Injil
tidak hadir sebagai pilihan mana bagus, tetapi hadir sebagai era baru dalam hidup manusia
yang menyangkut pada kehidupan yang sesungguhnya dalam kekal surga Allah. Meskipun
Injil telah diwartakan hampir ke seluruh belahan dunia, namun bukan berarti bahwa tugas
penginjilan telah sampai kepada garis final. Berbagai upaya penginjilan masih terus
dilakukan hingga saat ini, bahkan saat ini sebagian gereja sedang dalam pergumulan karena
kurangnya peran kaum muda dalam perkabaran Injil. Berdasarkan hal tersebut, maka Robi
Panggarra bersama dengan Leonard Sumule menuliskan dalam sebuah karya tulis ilmiah
tentang pentingnya peran kaum muda dalam hal perkabaran Injil.1?

Relasi Manusia Dengan Tuhan

Manusia berasal dari Tuhan oleh karenanya manusia harus menjalin relasi yang baik
dengan Sebagai penciptanya, ** Dalam tulisannya mengungkapkan argumentasi mengenai
hubungan erat manusia dengan Tuhan melalui teori Plato yang menyebutkan bahwa tidak
satu alasan manusia untuk mengetahui bahwa Tuhan yang menciptakannya. Bersamaan

dengan itu Aristoteles sebagai murid dari Plato sekaligus pengagumnya menyebutkan bahwa

19 Daniel Ronda, Pemimpin dan Media: Misi Pemimpin Membawa Injil Melalui Media Digital

1 Daniel Ronda, “Misi Pemimpin Membawa Injil Melalui Media Digital,” Jurnal Evangelikal teologi
injil 3, no. 2 (2019).

12 Roby Panggara, “Pengaruh Pelayanan Pemuda Berbasis Kontekstual Terhadap Pertumuhan Iniil,”
Jurnal Aspirasi 3, no. 1 (2016),57.

13 Astu Arya Putra, “‘Hubungan Mausia Dengan Tuhan Menurut Plto,” Jurnal Gema Teologika 2, no.
4 (2018), 54.

Copyright© 2022; Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani| 157



Jumreni Tina: Transformasi Injil Dalam Ritus Ma’ dulang di Nosu Sebagai Keyakinan Bahwa Tuhan Ada dan
Diresapi dalam Ciptaan-Nya

manusia seutuhnya harus mencari kenyataan yang konkret untuk mencapai ciptaannya.
Kedua tanggapan itu memang cukup berbeda namun memiliki makna yang sama yaitu
kemudian sampai kepada Tuhan sang pencipta manusia. Kendati demikian memberikan
kepada kita pemahaman bagai manusia harus menjalin relasi yang baik dengan Tuhan,
melalui Injil yang telah diberitakan oleh Yesus hingga pada Injil yang diberitakan oleh
murid-murid-Nya.

Ketika Injil diberitakan di tengah-tengah masyarakat Toraja, kebudayaan itu masih
tetap melekat bahkan dianggap sebagai sesuatu yang tetap utuh. Sebagai salah satu
kebudayaan dalam masyarakat Toraja Barat yaitu Ma’dulang dalam praktiknya masih
melakukan ritual yang dalam kekristenan dianggap tidak sesuai, namun demikian bahwa
keyakinan Aluk to Dolo tetap melekat dalam kebudayaan tersebut.}* Seperti yang
dikemukakan oleh Marianus Patora dalam tulisannya bahwa Aluk to Dolo memandang
peralihan dari dunia mistis transenden sebaliknya mati merupakan peralihan ke dunia
asalnya yaitu langit, kematian dianggapnya bukan sesuatu kesedihan yang mendalam namun
dianggap sebagai kerinduan dari leluhurnya sehingga memanggilnya untuk di alam lain.
Demikian prinsip ritual yang dijalani masyarakat Toraja Barat ini terkhusus Nosu. Pada
umumnya bahwa praktik seperti ini yaitu Ma,dulang bukan merupakan lagi hal yang
menyatakan bahwa masyarakat itu masih menganut kepercayaan Aluk to Dolo namun lebih
mengarah diri kepada penghargaan kepada leluhur-leluhurnya.’® Menurut salah satu to
parenngge’ di Nosu mengungkapkan bahwa dalam praktik-praktik kebudayaan Aluk to Dolo
saat ini hanya dilakukan untuk menghargai para leluhur atau disebutnya to dolota (orang
yang telah mendahului). Dalam perbincangan dengan beliau menyatakan bahwa tidak ada
lagi alasan untuk tidak mengakui kekristenan dalam hidupnya. Demikian halnya dengan
manusia hari ini bahwasanya hubungan relasi dengan Tuhan itu harus dinyatakan dalam
bentuk apa pun. Kebebasan manusia dalam mengekspresikan keberadaan Tuhan sudah
banyak dibicarakan. Armyn Tedy dalam tulisannya bahwa ada dua konsep ekstrem antara
Tuhan yang Mutlak dan manusia yang memiliki kebebasan, suatu kebebasan manusia
berasal dari Tuhan yang Mutlak, artinya bahwa manusia yang bebas dibentuk dari suatu yang
Mutlak yaitu Tuhan, demikian halnya manusia dalam kebebasan mengekspresikan
kebudayaan, pada dasarnya bahwa hasrat yang dimiliki manusia terkhusus manusia Toraja
untuk tetap menjamin kebudayaan untuk tetap utuh ialah bahwa melalui budaya kebebasan

14 Marianus Patora, “Agama Dan Pelestarian Budaya Sebuah Kajian Alkitab Terhadap Alkitab Aluk
Rambu Solo Dalam Upacara Kematian,” Jurnal Kajian Teologi 3, no. 1 (2021), 114.
15 Ambe’Rombe,To Parengge Nosu,2022

Copyright© 2022; Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani| 158



Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani, Vol 2, No 2, November 2022

manusia itu mampu diatur dalam suatu tatanan kebudayaan yang tujuan mengekspresikan

kemutlakan dari Tuhan. 1©

Transformasi Injil ke dalam Praktik Ma’dulang (Nosu)

Paham Aluk to Dolo menyatakan bahwa kegiatan Ma’dulang bukan semata-semata
berdoa kepada leluhur melainkan berusaha meresapi kehadiran Tuhan dalam kehidupan
manusia Ma’dulang merupakan suatu kebudayaan yang masih terus dipelihara oleh
masyarakat Nosu hingga pada saat ini. Ma’dulang pada prinsip nya merupakan pemujaan-
pemujaan kepada bombo atau dengan Bahasa lain orang yang telah mendahului (to dolota).
Secara historis Ma’dulang dipahami sebagai bagian dari ajaran Aluk to Dolo, Aluk to Dolo
sendiri merupakan kepercayaan atau keyakinan orang Toraja sebelum masuknya Injil ke
dalam Toraja, 17 seperti yang dikemukakan oleh Timotius Haryono dan Attilovita dalam
tulisannya menyatakan bahwa Aluk to Dolo merupakan agama leluhur yang mempengaruhi
pandangan hidup bagi orang Toraja. Praktik Ma’dulang pun dilakukan dalam waktu tertentu
seperti ketika dalam suatu wilayah akan diadakan pernikahan namun di satu sisi ada orang
meninggal (di Pandan), Sebelum melaksanakan pernikahan terlebih dahulu harus
melaksanakan ritual di tempat orang mati dengan membawa satu ekor babi, itulah disebut
sebagai Ma’dulang. Ritus Ma’dulang ini biasa diadakan dalam waktu dan bulan tertentu
sesuai kebutuhan, praktik sering kali memicu perdebatan dari pemuka agama Karena
menganggap ritus ini tidak sesuai dengan ajaran dengan kekristenan, namun hingga pada
saat ini tetap dipertahankan sebagai suatu budaya yang harus dikembangkan. Menurut Itung
salah satu tokoh masyarakat menyatakan bahwa ketika semua masyarakat Nosu menganut
kekristenan atau tidak ada lagi yang meyakini Aluk to Dolo maka secara tidak langsung
banyak kebudayaan yang berasal dari Aluk to Dolo akan punah secara tidak langsung atau
kemungkinan bisa berubah cara pemujaannya demikian bahwa kehadiran Injil di Nosu
beberapa ratus tahun yang lalu mampu mengubah dengan cepat keyakinan Aluk to Dolo
beralih kepada kekristenan.®

Pada dasarnya, manusia tidak berdaya menghadapi penghukuman Allah kepada
manusia, ketidakberdayaan manusia dalam menghadapi penghukuman dari Allah

mengharuskan manusia dilahirkan kembali dengan melalui Injil yang diberitakan ditengah-

16 Army Tedy, “Tuhan Dan Manusia,” Jurnal Gema Teologika 3, no. 11 (2019).

7 Timotius Haryono, “Model Kabar Keselamatan Kepada Aluk to Dolo Di Tana Toraja,” jurnal Teologi
Sistematika 1, no. 1 (2021).

18 David Eko Setiawan,Dampak injil Bagi Transformasi Spiritual dan Sosial,Jurnal Teologi dan Pendidikan
Kristiani Kontekstual,2019,hal 6

Copyright© 2022; Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani| 159



Jumreni Tina: Transformasi Injil Dalam Ritus Ma’ dulang di Nosu Sebagai Keyakinan Bahwa Tuhan Ada dan
Diresapi dalam Ciptaan-Nya

tengah dunia. Selama ini manusia telah hidup selama ratusan tahun dalam keyakinan yang
lain bahwa dewa-dewa bahkan roh-roh orang mati cukup mampu untuk memelihara dan
menjamin kehidupan manusia ke arah yang lebih baik. Dengan demikian, menjadi tugas
utama penginjil untuk membenahi segala kesalahpahaman manusia sebelumnya. Injil adalah
jalan kepada Tuhan, dan Tuhan adalah keselamatan. Kehidupan manusia di dunia beserta
budaya yang dianut sifatnya fana, dan yang mampu memberi dan menjamin kehidupan kekal
adalah warta keselamatan yaitu Injil di dalam Yesus Kristus. Jadi, ritus Ma’dulang dilihat
dari sudut pandang teologi adalah cara penyembahan kuno yang keliru, yang hampir sama
dengan konsep penyembahan panteisme. Di dalam ritus Ma’dulang, manusia mengharapkan
kesejahteraan, kesuksesan yang akan diberikan oleh dewa-dewa dan roh orang yang sudah
meninggal. Jelas konsep tersebut adalah konsep keliru dalam perspektif teologis, karena
seharusnya manusia sadar dengan penuh bahwa Tuhan akan memberi jaminan hidup kekal
dalam kerajaan surga. Injil tidak diragukan lagi kebenarannya, tidak perlu didampingi oleh

ritus-ritus budaya.

KESIMPULAN

Meski Injil telah hadir membawa perubahan di masyarakat Nosu ratusan tahun yang
lalu, namun realitasnya hingga saat ini Injil dan budaya masih berjalan beriringan. Pada
realitasnya, ternyata kehadiran Injil tidak sepenuhnya mengubah seluruh tatanan hidup
masyarakat, terkhusus dalam konteks penyembahan. Meski Injil telah diterima dengan baik
oleh masyarakat, namun rupanya masyarakat tidak mengikhlaskan begitu saja apabila ritus-
ritus budaya mereka tergeser oleh doktrin-doktrin yang terkandung dalam Injil.

Berbagai upaya penginjilan telah dilakukan selama ratusan tahun lamanya, kepada
setiap generasi, Namun dalam realitasnya hingga kini ritus budaya juga menjadi sesuatu
yang seharusnya diwariskan kepada setiap generasi dengan maksud agar kita hidup tetap
mengingat sejarah. Tak mudah bagi para misionaris atau tokoh-tokoh gereja untuk secara
instan untuk menghentikan konsep politeisme yang diakibatkan oleh pandangan keliru
masyarakat lewat ritus-ritus Aluk to Dolo yang terus terpelihara dalam masyarakat Nosu.

REFERENSI

Agnes Heller. “Memori Budaya, Identitas Dan Masyarakat Sipil.” Jurnal Internationale
Politic und Gesellschaft 2 (2001).

Bosch, David J. Transformasi Misi Kristen. Jakarta: BPK.Gunung Mulia, 1997.

Dea, Thomas. Sosiologi Agama. Jakarta: Rajawali, 1987.

Donna, Yabes. “Pendekatan Penginjilan Melalui Budaya Wor Gei Terhadap Masyarakat
Desa.” Jurnal Teologi 2, no. 1 (2021).

Copyright© 2022; Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani| 160



Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani, Vol 2, No 2, November 2022

DR., M.Si Haryanto Sundung. Sosiologi Agama Dari Klasik Hingga Postmodern.
Yogyakarta, 2016.

Haryono, Timotius. “Model Kabar Keselamatan Kepada Aluk to Dolo Di Tana Toraja.”
jurnal Teologi Sistematika 1, no. 1 (2021).

Jonar, Situmorang. Mengenal Agama Manusia. Andi. Yogyakarta, 2017.

Panggara, Roby. “Pengaruh Pelayanan Pemuda Berbasis Kontekstual Terhadap
Pertumuhan Iniil.” Jurnal Aspirasi 3, no. 1 (2016).

Patora, Marianus. “Agama Dan Pelestarian Budaya Sebuah Kajian Alkitab Terhadap
Alkitab Aluk Rambu Solo Dalam Upacara Kematian.” Jurnal Kajian Teologi 3, no.
1(2021).

Putra, Astu Arya. “Hubungan Mausia Dengan Tuhan Menurut Plto.” Jurnal Gema
Teologika 2, no. 4 (2018).

Ronda, Daniel. “Misi Pemimpin Membawa Injil Melalui Media Digital.” Jurnal
Evangelikal teologi injil 3, no. 2 (2019).

Setio, Robert. Teks Dan Konteks Teologi Lintas Budaya. Jakarta: BPK.Gunung Mulia,
20109.

Sutoyo, Daniel. Peran Roh Kudus Dalam Pemberitaan Injil. Jakarta: BPK.Gunung Mulia,
1998.

Tedy, Army. “Tuhan Dan Manusia.” Jurnal Gema Teologika 3, no. 11 (2019).

Copyright© 2022; Teokristi: Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani| 161



